

# انسانی تہذیب کا ارتقاء

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

ول ڈیورانٹ

## \*\*\* توجہ فرمائیں ! \*\*\*

کتاب و سنت ڈاٹ کام پر دستیاب تمام الیکٹر انک کتب.....

عامتقاری کے مطالعے کے لیے ہیں۔

مجلس التحقیق، الاسلامیہ کے علمائے کرام کی باقاعدہ تصدیق و اجازت کے بعد آپ

لود (UPLOAD) کی جاتی ہیں۔

متعلقہ ناشرین کی اجازت کے ساتھ پیش کی گئی ہیں۔

دعویٰ مقاصد کی خاطر ڈاؤن لوڈ، پرنٹ، فوٹو کاپی اور الیکٹر انک ذرائع سے محض مندرجات کی نشر و اشاعت کی مکمل اجازت ہے۔

### \*\*\* تنبیہ \*\*\*

کسی بھی کتاب کو تجارتی یا مادی نفع کے حصول کی خاطر استعمال کرنے کی ممانعت ہے۔

ان کتب کو تجارتی یا دیگر مادی مقاصد کے لیے استعمال کرنا اخلاقی، قانونی و شرعی جرم ہے۔

اسلامی تعلیمات پر مشتمل کتب متعلقہ ناشرین سے خرید کر  
تبیغ دین کی کاوشوں میں بھرپور شرکت اختیار کریں

نشر و اشاعت، کتب کی خرید و فروخت اور کتب کے استعمال سے متعلقہ کسی بھی قسم کی معلومات کے لیے رابط فرمائیں

ٹیک کتاب و سنت ڈاٹ کام

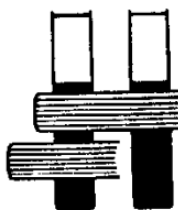
# انسانی تہذیب کا ارتقاء

مصنف : ولڈیورانٹ

مترجم : تنویر جہاں

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

# فکشن ہاؤس



18-مزنگ روڈ لاہور

## جملہ حقوق محفوظ ہیں

|          |                        |
|----------|------------------------|
| نام کتاب | انسانی تہذیب کا ارتقاء |
| مصنف     | دل ڈیورانٹ             |
| ترجمہ    | تعریف جہاں             |
| پبلشرز   | فکشن ہاؤس              |
|          | 18-مزگ روڈ لاہور       |

فون: 7249218-7237430

|           |                       |
|-----------|-----------------------|
| اہتمام    | ظہور احمد خاں         |
| پرنٹرز    | آفیاپ عالم پریس لاہور |
| سرورق     | عہاس                  |
| اشاعت اول | 1993ء                 |
| اشاعت دوم | 1999ء                 |
| اشاعت سوم | 2004ء                 |
| قیمت      | 140/- روپے            |

# فہرست

**www.KitaboSunnat.com**

|    |                       |           |
|----|-----------------------|-----------|
| 5  | تہذیب کے تقاضے        | پہلا باب  |
| 11 | تہذیب کے معاشری عوامل | دوسرا باب |
| 12 | ا-شکار سے کاشت تک     |           |
| 21 | اا- صنعت کی بنیادیں   |           |
| 28 | iii- معاشری تنظیم     |           |
| 35 | تہذیب کے نیا سی عوامل | تیسرا باب |
| 35 | ا- حکومت کی ابتداء    |           |
| 39 | ii- ریاست             |           |
| 43 | iii- قانون            |           |
| 48 | v- خاندان             |           |
| 58 | تہذیب کے اخلاقی عناصر | چوتھا باب |
| 59 | ا- شادی               |           |
| 71 | ii- جنسی اخلاقیات     |           |
| 81 | iii- سماجی اخلاقیات   |           |

|     |                                        |  |
|-----|----------------------------------------|--|
| 90  | ۷-نہب                                  |  |
| 91  | الف۔ نہب کے مآخذ                       |  |
| 94  | ب۔ نہب کے مظاہر                        |  |
| 102 | ج۔ نہب کے طریقے ہائے کار               |  |
| 109 | د۔ نہب کا اخلاقی وظیفہ                 |  |
| 114 | پانچواں باب<br>تہذیب کے ہنی عوامل      |  |
| 114 | ۱- تحریر                               |  |
| 124 | ۲- سائنس                               |  |
| 129 | ۳- آرٹ                                 |  |
| 142 | چھٹا باب<br>قبل ازتارخ تہذیب کی شروعات |  |
| 142 | ۱- قدیم مجری ثقافت                     |  |
| 143 | الف۔ قدیم پتھر کے عہد کا انسان         |  |
| 149 | ب۔ قدیم پتھر کے عہد کے فنون            |  |
| 154 | ۲- جدید مجری تہذیب                     |  |
| 161 | ۳- تاریخ کی طرف                        |  |
| 161 | الف۔ دھات کاری کا آغاز                 |  |
| 165 | ب۔ تحریر                               |  |
| 168 | ج۔ گم شدہ تہذیبیں                      |  |
| 169 | د۔ تہذیب کے گیوارے                     |  |

## پمش لفظ

www.KitaboSunnat.com

تہذیب وہ معاشرتی ترتیب ہے جو ثقافتی تخلیق کو فروغ دیتی ہے۔ تہذیب معاشرے کی طرز روزگار اور فکر و احساس کی ایئسے دار ہوتی ہے۔ چنانچہ زبان آلات و اوزار، پیداوار، سکھتریتی، اور سماجی رشتہ، رہن سمن، اخلاقی و عادات، رسوم و رواتا، علم و ادب، حکمت و فلسفہ، عقائد و افسوس، فنونِ اطیفہ، عشقی و محبت کے سلوک اور خاندانی تعلقات دیگرہ تہذیب کے مختلف مظاہر ہیں۔

بعض عوامل تہذیب کو تعین کرتے ہیں۔ ان میں سے پہلے عامل ارضیاتی حالات ہیں۔ دوسرے نمبر پر جغرافیائی حالات ہیں جو تہذیب کی ترقی میں مدد و معاون بھی ہو سکتے ہیں اور با صحت رکاوٹ بھی۔ معاشری حالت زیادہ اہم ہیں کیونکہ اگر انسان اپنے وجود کی تقدیر کے لیے جانوروں کا پیچھا کرنے پر ہی اختصار کرتا تو بربریت سے تہذیب تک کا سفر بھی بھی ملے نہیں کر سکتا تھا۔

تہذیب کے لیے کوئی نسل شرائط نہیں۔ یہ کسی بھی ترا عجم، رہنگ اور نسل میں پیدا ہو سکتی ہے۔ کوئی بڑی نسل تہذیب کو پیدا نہیں کر سکتی بلکہ یہ بڑی تہذیب ہی ہے جو قوموں کی تخلیق کرتی ہے۔ تہذیب صرف اس اعتبار سے نسل سے تعلق رکھتی ہے بلکہ قوموں کی باہم شادابیں بستریج نسبت متعاقن قوم میں رچ بس جاتی ہیں اور ایک نئی نسل وجود میں آتی ہے۔ تہذیب کوئی مطلق شے نہیں تاہم یہ لذزال ہے۔ تہذیب میں ملتی اور ملتی رہتی ہیں۔ دنیا کی ہر پانی اور نئی تہذیب کی تشکیل مندرجہ ذیل عنصر تکمیل سے

ہوئی ہے :

### جغرافیائی حالات

معاشری عوامل۔ سیاسی تنظیم، اخلاقی روایات اور علم و فن کی جستجو انی عوامل کا عین مشاہدہ اس ترتیب کا مقصود ہے۔ زیرِ نظر کتاب ول ڈیوراٹ کے شرہ آفاق کتاب سے "انسانی تہذیب کا ارتقاء" کی جلد اول کا پہلا حصہ ہے جو اپنے موضوع کے اعتبار سے کافی جامع ہے اور اس خواہش کے تحت ترجمہ کیا گی ہے کہ قدمیں کو صادیاتِ تہذیب پر آسان اور قابل فهم مراد میا کیا جاسکے۔ اگرچہ مشرقی تہذیبوں سے متعلق مغربی زبانوں میں بے شمار کتابیں ملتی ہیں لیکن اردو زبان کا خزانہ ان بیش قیمت فوادرات سے ہموز خالی ہے۔ نیتختا، ہم اپنے اباً اجداد کے تخلیقی اور تعمیری کارناموں سے پوری طرح واقف نہیں۔ مترجم نے "داستانِ تہذیب" سے چند منتخب تہذیبوں کے حوالے سے ترجمہ کرنا شروع کیا ہے تاکہ مقدم و اتفاقیت کا تاریک کیا جاسکے۔ منتخب تہذیبوں دہ جگہ را درا یا با اسطہ ہماری تہذیب سے گھرا لے لے ہے۔

### تزریز جہساں

پہلا باب

## تہذیب کے تفاصیل

www.KitaboSunnat.com

تہذیب وہ معاشرتی ترتیب ہے جو ثقافتی تخلیق کو فروع دیتا ہے۔ چار عناصر مل کر تہذیب کو مشکل کرتے ہیں۔ معاشری یہم رسانی، سیاسی تنظیم، اخلاقی روایات اور علم و فن کی جگجو، تہذیب ابتری اور بد نظمی کے خاتمے سے شروع ہوتی ہے کیونکہ جب خوف پر قابو پالیا جاتا ہے تو جنس اور تحریری اپج آزاد ہو جاتے ہیں اور انسان قدر قی طور پر زندگی کی تفہیم و تزئین کی طرف بڑھتا ہے۔

بعض عوامل تہذیب کو متعین کرتے ہیں۔ وہ یا تو اس کے لئے باعث تقویت ہوتے ہیں یا اس کی راہ میں رکاوٹ بنتے ہیں۔ ان میں سے پہلا عامل ارضیاً تی حالات ہیں۔ تہذیب برقانی اور کادر میانی و قفقہ ہے۔ کسی بھی وقت درج بستگی کی یہ لہر دنیا و کھڑی ہو کر انسانی کارنامول کو براف سے ڈھانپ کر زندگی کو زیمن کے کسی چھوٹے سے ٹکڑے تک محدود کر سکتی ہے یا زلزلے کا دیوتا یہ نیاز کی سے اپنے شانے ہلا کر ہمیں ہمیشہ کے لئے تباہ کر سکتا ہے۔

دوسری عامل جنگ افغانی حالات ہیں۔ خطوطِ سلطان و جدی کی گرفتی اور اس علاقے میں پائی جانے والی ان گنت طفیل مخلوق تہذیب کی دشمن ہے۔ کابلی، بیماری، قبل از وقت بلوغت اور موت زندگی کے ان لوازمات سے، جو تہذیب کی

تشکیل کرتے ہیں، تو انٹیاں جسیں کر انہیں جھوک اور تولید میں ضم کر دیتی ہیں فنون اور ذہنی کے کرنے کو کچھ باقی نہیں رہتا۔ بارش لازمی ہے کیونکہ پانی زندگی کا ذریعہ ہے اور سورج کی روشنی سے زیادہ اہم ہے۔ عناصر کی ناقابل قسم ہر نیتوں اور بایبل جیسے علاقوں کی توظیح پڑھ کر سکتی ہے۔ جہاں کبھی یاد شاہست اور صنعت ہوتی تھی، یا بڑائیں اور بگٹ ساؤنڈ جیسے شہروں کی طاقت اور دولت بڑھانے میں مدد کر سکتی ہے جو نسل و جنگ اور خیر ساتھ کی میں لائن سے دور رہے ہوں۔ اگر زمین فصلوں اور معدنیات کے لئے نرخیز ہے۔ اگر دریا تباہی کے آسان ذراائع مہیا کرتے ہیں اور اگر ساحل سمندر تھمارتی جہازوں کے لئے تقدیم پندرہ گاہیں موجود ہیں۔ اگر کوئی قوم عالمی تجارت کی شاہراہ پردا واقع ہے مثلاً ایجنت، کار تجیج، نلورس یا ویس تو جغرافیائی حالات تہذیب کی ترقی میں مدد کرتے ہیں۔ اگرچہ اس کی تحقیق نہیں کر سکتے۔

معاشری حالت زیادہ اہم ہیں۔ کوئی قوم امریکی اندیز کی طرح باقاعدہ ادارے ایک عالمی مقابلہ اخلاق اور فنون کی معمولی قسموں کی حامل ہوتے ہوئے بھی اگر شکار کے مرحلے تک محدود رہے اور اپنے وجود کی بقاء کے لئے جانوروں کا بیچھا کرنے پر اختصار کرے تو یہ بربریت سے تہذیب تک کاسفہ نہیں کر سکے گی۔ ایک عربی پوچھیسا خانہ بدوش بہت زیادہ ذمیں اور طاقتور ہو سکتا ہے۔ وہ کمردار کی اعلیٰ خوبیوں جرأت، فیاضی اور نیکی کا منظاہرہ کر سکتا ہے۔ لیکن کچھ کرکی لازمی شرط، عدا کی مسلسل فراہمی کے بغیر اس کی ذہانت شکار کے خطرات اور تجارت کی چالاکیوں میں خالی ہو جائے گی اورہ تدک کی تزمینی و زیاراتی، تہذیب و تسلیمات اور فنون و آسائش کے لئے کچھ بھی باقی نہ پچھاگا۔ کچھ کی پہلی شکل نڑاعت ہے۔ اس کا تکمیر اس وقت ہوتا ہے جب انسان زمین کا شست کرنے کے لئے ایک جگہ نہ پہنچتا ہے اور غیر یقینی مستقبل کے لئے اشتیاء بچا کر رکھ لیتا ہے۔ تحفظ کے

اس چھوٹے سے دائرے میں پانی اور خدا کی معقول فرائیں کے سبب وہ اپنے جھونپڑے  
معبد، اسکول بناتا، پیداوار کی آلات ایجاد کرتا اور کتے، گھرے، سوڑے اور آخر  
میں اپنے آپ کو سدھاتا ہے۔ وہ نظم و ضبط اور باقاعدگی سے کام کرتا سیکھتا  
ہے، زیادہ طویل ہو سکے زندہ رہتا اور اپنی نسل کے ذہنی اور اخلاقی دراثتے  
کو پہنچ سے زیادہ حصہ پور انداز میں اگلی نسل تک منتقل کرتا ہے۔

کچھ زراعت کا تقاضا کرتا ہے جیکہ تہذیب شہر کا، ایک بیہو سے تہذیب  
شاہستگی کا لباس ہے اور شاستگی وہ نفاست ہے جو شہر میں بنسنے والوں نے  
صرف شہر ہی میں ملکن بھی، کیونکہ دولت اور ذہانت بودھی علاقوں میں پیدا  
ہوتی ہے شہر میں جمع ہو جاتی ہیں۔ شہروں میں ایجادات اور صنعت۔ سہولیات  
تعیشات اور فراغت کو نیہت بڑھادیتی ہے۔ شہروں میں تاجر ملتے اور اشیاء  
اور خیالات کا تبادلہ کرتے ہیں۔ تجارت کے ان مقامات پر فہریں ایک دوسرے  
کے اثرات قبول کرتے ہیں۔ ذات تیز ہوتی ہے اور تخلیقی قوت میں داخل جاتی  
ہے۔ شہروں میں کچھ لوگ مادی کاروبار سے میسھرہ ہو کر سانس، فلسفہ، ادب  
اور آرٹ تخلیق کرتے ہیں۔ تہذیب کسانوں کے جھونپڑوں سے شروع ہوتی ہے  
لیکن اس کی افزائش شہروں میں ہوتی ہے۔

تہذیب کے لئے کوئی نسلی خزانہ نہیں۔ کسی بھی براعظم اور کسی بھی رنگ و  
نسل، سپکن یا دہلی، سیمپس یا باہلی، روینا یا لندن، پیریز، یا میان میں پیدا ہو سکتی  
ہے۔ کوئی بڑی نسل تہذیب کو پیدا نہیں کرتی بلکہ یہ بڑی تہذیب ہی ہے  
جو قومیں کو پیدا کرتی ہے۔ جنما فیاض اور معاشی حالات کچھ کو بیدار کرتے ہیں اور  
کچھ ایک تھوڑا (۲۳۰۰) تخلیق کرتا ہے۔ انگریزوں نے انگریزی تہذیب کو  
تخلیق نہیں کیا بلکہ اس (تہذیب) نے ان کو تخلیق کیا ہے۔ اگر وہ اسے اپنے ساتھ

ساختہ لئے پھرتا ہے اور مخصوص باریں پہن کر کھانا کھاتا ہے تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ وہ اس وقت نئی تہذیب تعلیم کر رہا ہے بلکہ وہ اپنی روح پر اس تہذیب کی حکمرانی تسلیم کرتا ہے۔ ایسے ہی مادی حالات کسی اور نسل کے پاس ہوں تو وہ ایسے ہی شایخ پیدا کرے گی۔ جاپان میں یوں صدی میں انگلستان کی انیسویں صدی کی تاریخ نئے سرے سے پیدا کر رہا ہے۔ تہذیب صرف اس اعتبار سے نسل سے تعلق رکھتی ہے کہ مختلف نسلوں کی مشتت رو بامی شادیاں اس کی پیش رو ہوتی ہیں اور وہ بتدریج نسبتاً متجانس (Homogeneous) قوم میں رچ بس جاتی ہیں۔

جسمانی یا سیاحتی حالات تہذیب کی فقط پیشگی ضروریات میں وہ اسے تشکیل نہیں کرتیں۔ بعض باریک نفسیاتی عوامل اپنا کام دکھاتے ہیں۔ سیاسی تنظیم و ضبط ہوتی چاہیئے خواہ یہ ابتدی کے قریب ہی کیوں نہ ہو جیسا کہ شاوقٹائز کے وقت فلورنس یارفو میں تھی۔ اتنا کوئی احساس ہو کہ ہر قدم پر انہیں حوصلہ اور نسلوں کا سامنا نہیں کرنا پڑے گا۔ ذہنی تبادلے کے لئے کچھ نہ کچھ زبان کی وحدت کا ہوتا ضروری ہے۔ خاندان، چرچ یا اسکول کے ذریعے ایک محترم کرنے والا ضابطہ اخلاق ہوتا چاہیئے، زندگی کے کھیل میں کچھ ایسے قوامیں ہونے چاہیں جن کو وہ بھی تسلیم کریں جو ان کی خلاف ورزی کرتے ہیں۔ وہ قوامیں طنزہ عمل کو ایک ترتیب، ضابطہ، سمت اور تحرک دیں۔ بیوادی تیصن میں بھی عقیدے کی با فوق العطرتی یا اختیالی وحدت ہونا چاہیئے جو اخلاقیات کو اعداد و شمار سے پر جوش جنت تک لے جاتی ہے اور ہماری فائی زندگی کو شرافت اور معنویت دیتی ہے۔ آخری بات یہ کہ تعلیم کوئی نہ کوئی تینکیک، خواہ کتنی ہی قدریم کیوں نہ ہو، ہونی چاہیئے تاکہ کچھ کی ترسیل ہو سکے۔ تعلیم، تعلیم، ماں باپ، استاد یا پادری، قبیلے کی روایات اور دراثت، زبان اور علم، اخلاق اور عادات ان تمام ذرائع کے لئے اس کی ملکناوجی اور فتوح نئی نسل کے حوالے کرنے چاہیں،

کیونکہ یہی وہ مہمیاں ہیں جن کے ذریعے وہ جانور سے انسان بنتے ہیں۔ ان حالات کے غائب ہو جانے سے، بعض اوقات ان تین سے کسی ایک کے غائب ہونے سے تہذیب تباہ ہو سکتی ہے۔ ایک ارضیائی طغیان عظیم یا مکمل موسمی نیدلی، ایک بے قابو باد جس نے روم میں اشنو نیتر کے در حکمت میں آدمی آباد کا ماسفایا کر دیا تھا یا کالمی موت (Black Death) جس نے چالیس داروں پر کو ختم کرنے میں مدد دی۔ جاگیر کا فاتحہ یا شہر کے ہاتھوں دیہات کا استھصال سے زراعت کی تباہی غیر ملکی خوراک کی رسید پر خوفناک انحصار کا نتیجہ بنی۔ قدرتی ذرائع، ایندھن یا خام مال کی ناکامی، تجارت کے راستوں میں تبدیلی نے ایک قوم کو عالمی تجارت کی میں لائن سے الگ کر دیا۔ شہری زندگی کی پریشانیوں اور راہبوں کی وجہ سے ذہنی یا اخلاقی احتلاط، سماجی نظم و ضبط کے روایتی ذرائع کا ٹوٹنا اور اسے تبدیل کرنے کی تاپیت، ایک منتشر جنیاتی زندگی، ابیقوریت، قتوطیت یا متوكل ملسوؤں سے نسل کا کمزور پڑنا۔ قابل لوگوں کا بیخ پن اور ان خاندانوں کا نسبتاً پھوپھاً جو ایک نسل کی ثقافتی دراثت کو مکمل طور پر الگی نسل کے حوالے کر سکتے ہیں۔ دولت کامر ضیاقی ارکان از جو طبقاتی لڑائیوں کا سبب بنتا ہے، افتخار اگریز انقلابات اور طالی دیوالیہ پن — یہ باتیں ایسی ہیں جن سے تہذیب میں مر سکتی ہیں۔ تہذیب کو خلقی شے نہیں اور نہ بسی یہ لازوال ہے، ہر نسل کو اسے نئے سرے سے حاصل کرنا چاہیئے۔ اس کی مالیت یا ترسیل میں کوئی بھی وقیع ملاحظت اسے ختم کر سکتی ہے۔ انسان جانور سے صرف تعلیم کے اعتبار سے مختلف ہے، جس کی تعریف تہذیب کی ترسیل کی تکنیک سے کجا سکتی ہے۔

تہذیب میں نسلی روح کی سیر صیان ہوتی ہیں، جس طرح خاندانی افزائش اور پھر تحریر نسلوں کو اپس میں مربوط کرتی ہیں، مرتے ہوئے لوگوں کی روایات کو

نوجوانوں کے حوالے کرتی ہیں۔ اسی طرح طباعت، تجارت اور بھرپوری کے ہزاروں طریقے تہذیب یا جو کچھ احمد مستقبل کی تہذیب یا جوں کے لئے جو کچھ اہمیت حاصل ہوتے ہیں اُسے محفوظ رکھتے ہیں۔ ہمیں پڑائیے کمرنے سے پہلے اپنی تہذیبی دعافت کو اپنے بچوں کے پروردگروں پر

---

دوسرا باب

## تہذیب کے معاشری عوامل

ایک اہم اہتمار سے "وحتشی" بھی مہذب ہے کیونکہ وہ ہدایت احتیاط سے اپنے بچوں کو تسلیے کی دراثت اور وہ تمام معاشری، سیاسی، ذہنی اور اخلاقی حادثات دوستور تسلیل کرتا ہے جنہیں اُس نے زمین پر زندہ رہنے کے دو دران تخلیق کیا وہ ترقی دی ریہاں سائنسی طریقہ کار سے سوچنا ممکن ہے کیونکہ دوسرے انسانوں "وحتشی" یا غیر مہذب کہہ کر ہم کوئی معروضی حقیقت بیان نہیں کر رہے بلکہ اپنے شدید محبت اور دوسروں کے طریقہ زندگی سے شرم کا اظہار کر رہے ہیں پیش کیا ہم ان مادوں کے متعلق غلط اندازے لگاتے ہیں جنہوں نے ہمیں ہمہ ان فوازی اور اخلاقی میں بہت کچھ سکھایا ہے۔ اگر ہم تہذیب کی بنیادوں اور اجزائی ترکیبی کی فہرست مرتب کریں تو ہمیں پڑے چلے گا کہ برہمنہ قوموں (Naked nation) نے یہ تمام فوازیات حاصل کر لئے تھے اور ہمارے لئے تمدن و زیارات اور تحریر کے علاوہ کچھ نہیں چھوڑا تھا۔ غالباً وہ بھی کبھی مہذب تھیں اور زیارات و تحریر کو

لہ اس کتاب میں لفظ تہذیب سے مراد سماجی تنظیم، اخلاقی نظام اور ثقافتی سرگرمی ہے کچھ سے مادعات و اطوار فنون یا لوگوں کے اداروں، دستور اور فنون کا مجموعہ ہے۔ مuctor الذکر اہتمار سے لفظ کچھ بغیر ممتنع اور قبل اتنا یعنی معاشروں کے حوالے سے معمول ہو گا۔

تکلیف دہ شے سمجھ کر اس سے باز رہتی تھیں۔ ہمیں اپنے ہم عصر آباؤ اجداد کے لئے "وحشی" اور "غیر مہذب" جیسی اصطلاحات کا استعمال کم کرتا چاہئے۔ ہمیں ان قبلیوں کو جو غیر پیداواری دنوں کے لئے کچھ بچا کر رہتیں رکھتے اور تحریر کا استعمال نہیں کرتے غیر متمدن کہتا چاہئے اور مواد نے کے طور پر انہیں متمدن کہنا چاہئے جو پڑھے لکھے ہوں۔

## I شکار سے کاشت تک

ایک دن میں تین دفعہ کھاتا ایک انہماٹی ترقی یافتہ دستور ہے۔ وحشی لوگ یا تو بہت زیادہ کھلتے ہیں یا فاقہ کرتے ہیں۔ امریکی انڈینز میں بعض جنگلی قبائل اگلے دن کے لئے خوراک محفوظ رکھنا ہامناب سمجھتے ہیں۔ آسٹریلیا کے مقامی باشندے ایسی محنت نہیں کر سکتے جس کا قدر کی اجر نہ ہے۔ ہر ہٹٹاٹ (Hottentot) فارغ الہال ہے جبکہ افریقہ کے جنگلی "یا تو میافات اڑاتے ہیں یا قحط کا شکار ہوتے ہیں۔ اس کو تاہ انڈیشی میں دیگر "غیر متمدن" عادات کی طرح ایک گونگی عقل عجیب شامل ہے جس لمحے انسان کل کے متعلق سوچنا شروع کر دیتا ہے۔ وہ خوشیوں کے باعث سے نکل کر انڈیشوں کی وادی میں داخل ہو جاتا ہے۔ غم اُس کی ذات میں مسکن بنایتے ہیں، لاپچ بڑھ جاتا ہے، ملکیت شروع ہو جاتی ہے اور بے نکرے انسان کی حقیق خوشی غائب ہو جاتی ہے۔ آج کل امریکی نگر و اس تغیری سے گزر رہا ہے۔ چیری نے اپنے ایک اسکیم گائیڈ سے پوچھا "کس کے متعلق سوچ رہے ہو؟" اُس نے جواب دیا۔ " مجھے سوچنا نہیں پڑتا۔ میرے پاس بہت سا گوشت ہے۔ اس وقت تک نہ سوچو جب تک سوچنا نہ پڑے۔ یہی عقل کا حامل ہے۔ تاہم اس لاپرواہی میں بھی مشکلات میں اور جو طفولی اس برقابو پائیتے

ہیں وہ جبید بقا میں واضح قوتیت حاصل کر لیتے ہیں۔ وہ کتنے جس نے ہڈی زمین میں دھا دی، لگھریاں جو بعد کی خوراک کے لئے جو نuts کا لکھنے کرتی ہیں شہد کی لکھیاں جو شہد سے پختہ بھرو دیتی ہیں اور چیزوں میں جو مشکل دنوں کے لئے خوراک کا ذخیرہ کر لیتی ہیں۔ درحقیقت تہذیب کے پہلے خالق ہیں۔ ایسی مخلوق نے ہمارے قدریم آباو اجداد کو آج کے زائد مال میں سے کل کے لئے بچا کر رکھنے کا قن سکھایا۔ گرمیوں کی بہتات سے مردیوں کے لئے کچھ بچار کھنے

ہمارے ان آباو اجداد نے کس ہمارت سے سمندر اور زمین سے کھود کھو د کر خوراک نکالی۔ جس پیمان کے سادہ معاشرے کی بنیاد تھی۔ انہوں نے خالی ہاتھوں سے زمین سے قابلِ خود داشتیاں نکالیں۔ انہوں نے جانوروں کے پتچے اور دانت استعمال کئے اور ہاتھی دانت، پڑیوں اور پتھروں سے افزایہ بنائے۔ مجھیوں اور دوسرے شکار کے لئے ریشے کے جال بنتے۔ غرضیکہ ان گنت تر کپیں اختراع کیں۔ پولی نیشوں کے پاس ہزاروں گز بیٹے جال تھے جن کو سینکڑوں انسان مل کر استعمال کرتے تھے۔ ان طریقوں سے سیاسی تنظیم کے ساتھ ساتھ معاشی حصوں پر چتا گیا اور خوراک کی مخدود تلاش کے سبب ریاست وجود میں آئی۔ تنگوں مجبیرے اپنے سر پر سیلِ محصل کی طرح کی ٹوپی پہنتے۔ اپنے آپ کو سیاڑیوں کے پتچے چھپا لیتے اور سیل کی طرح آواز نکالتے۔ مجھلیاں ان کی طرف آنے لگتیں تو وہ ان میں نیزہ گھونپ دیتے۔ بہت سے قبیلے مجھیوں میں بے ہوش کر فیڑے والی دوائیں ڈال دیتے تاکہ آسانی سے مجھلیاں پکڑ کر جاسکیں۔ مثلاً تاہیٹی پانی میں بوئیوں کے ہوزریاں بورا کے پودے سے بن ہوا بے ہوش کرنے والا آمیزہ ڈالنے تھے۔ مجھلیاں اسے پی کر بڑے مرنے سے تیرتی ہوئی سطح پر آجائی تھیں اور مجبیرے اپنیں پکڑ لیتے تھے۔ اس طریقے کے مقابی باشندے تھے۔ آب تیرتے ہوئے پتچے سے بغلوں کی ٹانگیں

پکڑ لیتے تھے اور جیسے یہ کوہ خالیوں نہ ہو جاتیں انہیں پکڑے رکھتے تھے۔ تراہر سخت روشنی کے ساتھ گردی پر وکرائے نہیں میں آدھا کاڑ دیتے۔ پرندے گری کھاتے اور تمام پرندے کھاتے۔

ہم میں سے اکثر کے لئے شکار ایک محیل ہے جو قدیم دنوں کی یاد تازہ کرتا ہے جب یہ شکار کی اور شکار دنوں کے لئے زندگی اور موت کا مسئلہ تھا کیونکہ شکار صرف خواراک کی تلاش ہی نہیں بلکہ سلامتی اور غلبے کی جگہ تھی۔ ایک ایسی جنگ جس کے سامنے تاریخ کی لکھی ہوئی، جیسی مخفی شورہ شرابا میں۔ جنگل میں انسان آج بھی زندگی کی جنگ لڑتا ہے اگرچہ جنگل میں جانور خواراک سے بہت زیادہ ماںوس ہو کر یا شکار کی سے جنگ کر ہی انسان پر حملہ کرتا ہے۔ لیکن اس کے باوجود ہمیشہ صب کے لئے کھانا نہیں ہوتا اور بعض اوقات صرف جنگجوں کو ہی کھانے کی اجازت ملتی ہے۔ ہم اپنے عجائب گھروں میں ان لوگوں کی جنگ کی یادگاریں پھریاں، بھائے، تیرے، تیر، لکنڈیں، جال، بوم رینگ اور ٹھیک کی پیشیاں دیکھتے ہیں۔ جن کے ساتھ قدیم انسان نے نہیں پر قبضہ جایا اور بھر انسان آئندہ کی تا خلف نسلوں کو جانوروں سے تحفظ سکھایا۔ حتیٰ کہ آج بھی ان تمام خوفناک جنگوں کے بعد کتنی نسلیں نہیں پر زندگی ہیں۔ بعض اوقات جنگل میں گھو متے ہوئے انسان وہاں بولی کھاتے والی زبانوں کی رنگارنگی سے حیران رہ جاتا ہے۔ کہیے مکوڑوں پر ٹکنے والے جانوروں اور گوشت کھاتے والے جانوروں اور پسندوں کو دیکھ کر مقل حیران ہو جاتی ہے۔ ایسے اساس ہوتا ہے کہ انسان اس ہنگامہ پر وہ منظر میں بے جا مداخلت کرتا ہے اور وہ کاشتاتی دہشت اور تھقہ دشمن کا ذمہ دار ہے۔ شاید کہنی دن یہ تاراضی چوپائے، یہ ہزار پائے، یہ چالاک عقیقات انسان اور اُس کے سامنے محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کارناموں کو کھا جائیں اور ان لوٹ مار کرنے والے دوپاؤں، ان عجیب و غریب اور غیر فطری ہتھیاروں اور ان پر رحم قدموں سے اس سیارے کو آزاد کروائیں۔

شکار اور ماہی گیری اقتصادی ارتقاء میں مرسلاً نہیں تھے یہ متمدن معاشر کی اعلیٰ مقام پر زندہ رہنے کی سرگرمیاں تھیں۔ ایک زمانے میں وہ نہ مددگی کا مرکز تھے اور آج جھی نزدگی کی چھپی ہوئی بیادیں ہیں، ہمارے ادب اور فلسفے ہماری رسومات اور فن کے سچے پیشگوں کے مفہوم شکاری گھرے ہیں، ہم دوسروں کے ذریعے شکار کرتے ہیں لیکن پچھوں کے کھیلوں تھی کہ لفظ کھیل میں کروڑ یا جگوار کا تعاقب کرنے کی تسلیں بخش یادیں باقی رہتی ہیں، جتنی تجزیے کے اعتبار سے تہذیبی خواک کی فراہمی پر منحصر ہے۔ گرجا اور مندر، مجاش گھر اور موسیقی کاہ، لاٹریزی اور یونیورسٹی ان کے چہرے ہرے کے سچے قتل کا ہیں موجود ہیں۔ شکار کے ذریعے زندہ رہنا انسانی طبع کا خاصاً نہیں تھا۔ اگر انسان خود کو شکار تک ہی محدود رکھتا تو وہ فقط گوشت خور ہوتا۔ جب شکار کی غریبیں صورت حال سے باہر نکلتیں رہیں اور حفاظت حاصل کر کے وہ انسان بننا اور مولیشی پروردگاری کو زیادہ تسلیم دیا۔ اس میں اسے بہت اہم فائد حاصل تھے — جانوروں کا سدھانا، مولیشوں کی افزائشِ نسل اور دودھ کا استعمال۔ ہمیں نہیں معلوم کہ کب اور کیسے جانوروں کا سدھانا خروع ہوا۔ غالباً جب جنگلی جانوروں کے پیے اسرائیلی پچھوں کو مارنے سے بچایا گیا اور انسانی پچھوں کے کھلنقوں کے طور پر انہیں کمپوں میں لایا گیا۔ جانور خوری جاری رہی لیکن اتنی جلدی نہیں۔ اس نے بار بار جانور کا کام دیا لیکن اسے انسانی معاشرے میں گھر کے حصے کے طور پر قبول کیا گیا۔ یہ انسان کا دست بن گی اور اس کے ساتھ محدث اور رہنماء میں شرکیں کار افزائشِ نسل کے امر اکو

سمجھ لیا گی اور دو قید ہی بڑھ کر مکمل بن گئے۔ جانوروں کے دودھ کی بدولت حوت کو طویل شیر خواری سے نجات مل گئی۔ پھر کی شرح امورات میں کسی ہوئی اورہ نہیں قابلِ اعتماد فہر احصال ہوئی۔ آبادی بڑھتی گئی، زندگی زیادہ مضبوط اور منظم ہو گئی اور زمین پر نوایا بار انسان کا غلبہ زیادہ استوار ہوتا چلا گیا۔

اسی ودalan حوت سب سے بڑی معاشری دریافت کر رہی تھی اور وہ زمین کی فیاضتی تھی۔ جب مردشکار پر جاتا تو اُسے چھوڑ پڑے کے اور دگر دھرمی قابلِ خورد شے ملتی اُسے احتالیتی۔ اسٹریلیا میں اپنے ساتھی کی عدم موجودگی میں حوت دخنوں سے خود اور پھل توڑتی۔ شہد، نیچ اور قدرتی انتاج اکٹھا کرتی۔ حتیٰ کہ آج بھی اسٹریلیا کے بعض قبیلوں میں جو انتاج خود بخود پیدا ہوتا ہے اُسے بغیر الگ کئے اورہ کافی اکٹھا کیا جاتا ہے۔ دریائے سکرا منشو کی وادی کے اندر نیز کبھی اس مرحلے سے آگے ہی نہیں بڑھے۔ ہم کبھی بھی یہ دریافت نہیں کر سکیں گے کہ انسان نے کب پہلی مرتبہ نیچ کے عمل کا بغور جائزہ لیا اور نیچ بورنے کا سلسہ تزویع کیا۔ ایسی شروعات تاریخ کا اسرار میں بھا کے متlug سہ اندازہ لگا سکتے ہیں لیکن انہیں جان نہیں سکتے۔ ممکن ہے کہ جب انسان نے خلائق اکٹھا کرنے انشروع کیا ہو تو میدان اور کمپ کے دریاں نیچ گر گئے ہوں جو سے افزائش کے رات کا پتہ چلا۔ یونگز میں میں اکٹھے نیچ پیکن دیتے تھے اور نیچ اپناراستہ خود بنائیتے تھے۔ بورنیو کے باشندے مردمی ہوئی لاٹھی سے کھوڑے ہوئے سرماخوں میں بیچ ڈال دیتے تھے۔ زمین کی سب سے زیادہ سادہ کاشت کا ذریعہ ہی لاٹھیں تھیں۔ ورنگر کا ساری میں چالیس سال پہلے ماقبوں میں مٹری ہوئی لاٹھیاں کیٹھری سپاہیوں کی طرح قطار میں کھڑی ہوئیں جسکی جاگتی تھیں جو ایک اثاثہ ہے جس پر لٹھیں کروں ہیں میں گھوپن پر دیتی تھیں۔ ممکن ہے کہ نیچ اندر پھیلنے کے بعد زمین سہوار نہ کے ایک اور ساہن پر چل جاتی تھیں۔ دوسری

شکل کمال کے ساتھ کاشت کی تھی۔ کھو دنے والی لاٹھی پر ہڈی چڑھائی جاتی اور ایک ہمکڑے کے ساتھ جوڑ دی جاتی تاکہ پاؤں کا دباؤ پہنچے۔ جب Conquistadores میکسیکو پہنچے تو انہوں نے دیکھا کہ اتریں (Aztecs) کمال کے علاوہ کاشت کے کسی دوسرے اوزار سے واقف ہی نہ تھے۔ جانوروں کے سدھانے اور دھرات کے ڈھلنے کے ساتھ زیادہ بھار کی اوزار کا استعمال لمحکن ہو سکا۔ کمال نے ہل کی شکل اختیار کر لی اور ہندو یادہ گہرا فیٹک ہل چلانے سے زمین کی زرخیزی کا پتہ چلا۔ جس سے انسان کا پورا مستقبل تبدیل ہو گیا۔ جگلی پودوں کو پالا جاتے رہا، نئی قسمیں پیدا کی گیں اور پرانی قسموں کو بہتر بنایا گیا۔

فترت نے بالآخر انسان کو بیش مینی کا قن سکھایا جو دو دن لشی اور دو قوت کا تصور ہے۔ پرندوں کو درختوں پر خدا جمع کرتے اور شہد کی لمبیں کو جیتوں میں شہد جمع کرتے ہوئے دیکھ کر انسان نے طویل عرصے کی خونخواری کے بعد خوداک پس انداز کرنا سیکھا۔ وہ دو گوشت کو دھواں دے کر، نکل چکر اور ٹھنڈا رکھ کر محفوظ کرنے کے طریقے جان گی۔ اس نے حشرات الارض، بارش اور چوروں سے غلبہ محفوظار کھنے کے لئے گودام بنائے اور خلک سالا کے دتوں کے لئے خوداک اکٹھی کر لی۔ تبدیلی کی یہ بیات واضح ہو گئی کہ زیادت سے شکار کی نسبت خوداک کی فراہمی زیادہ بہتر اور مستقل ہو سکتی ہے۔ اس احساس کے ساتھ انسان نے ان میں سے ایک قدم اٹھایا جو اُسے تہذیب کی طرف لے آیا۔ گویا زیادت، تبدیلی۔

یہ معرفتہ قائم نہیں کرنا چاہا ہے کہ انسان یک دم شکار سے کاشت کی طرف آیا۔ امریکی انڈنیز کی طرح کئی قبائل ہمیشہ اس عبوری دوسرے میں رہتے۔ مرد شکار کرتا رہا اور عورت زمین کاشت کرتی رہی۔ نہ صرف یہ کہ یہ تبدیلی تبدیلی کی تھی بلکہ یہ سبھی بھی مکمل نہ تھی۔ انسان نے عرف خوداک حاصل کرنے کے پر کرنے طریقے میں نئے طریقے کا اضافہ کیا اور

اگر تاریخ کے زیادہ حصے میں دیکھا جائے تو اس نے پہلی خوراک کو نئی خوراک پر ترجیح دی۔ ہم قدیم انسان کو زمین کی بہاروں فصلوں کا تجربہ کرتے دیکھتے ہیں۔ وہ داخلی تسلی کے لئے چانتا چاہتا ہے کہ ان میں سے کون سی خوراک صحیح و سالم کھانی جا سکتی ہے۔ وہ ان خداوں کو مصلوں اور سیووں، گوشت اور بھنپلی کے ساتھ ملا کر کھاتا رہا، مگر ہمیشہ شکار کی خواہش کرتا رہا۔ قدیم انسان گوشت کا بہت زیادہ شوقیں ہے۔ اگر انہیں کسی تازہ مرے ہوئے جانور کی لاٹھ ملتی تو اس کا تجربہ ایک دھشیاز بے اعتمادی ہوتا۔ اکثر اسے پکانے پر بھی وقت ضائع کیا جاتا اور جب تک جلدی فاست اسے بمحروم رکھتے۔ اسے کچا ہمی کھایا جاتا اور جلد ہمی ہڈیوں کے سوا کچھ باقی نہ پکتا۔ پورے پورے قبیلے ہفتے تک ساحل پر پڑی ویل بھنپلی پر علیش کرتے۔ اگرچہ تمی کے لوگ پلا سکتے تھے لیکن وہ کچے گوشت کو ترجیح دیتے۔ جب وہ کوئی بھنپلی پکڑتے تو وہ اسے پھرست کے سچے دانتوں سے کاٹ کر مار دیتے اور پھر کسی دوسرا رسماں کے بغیر مر سے دوم تک کھا جاتے۔ خدا کی نیز لیقیتی فراہمی نے ان فطری لوگوں کو تقریباً پہنچا خدا بنادیا تھا۔ مدد فی بھنپلی، سمندر کی چوری، مینڈاک، گھوٹے، چھبے، الگھری، کچھو، پروانے، بکھنکھورے، ملڑی، جھانجھے، پھنپکی، سانپ، اندھے، کنے، گھوڑے، جوش، کیرے، لاروے، رینگنے والے جانوروں اور پرندوں کے انڈے۔ ان میں سے ہر ایک قدیم انسان کی کبھی نہ کبھی مرغوب خدا تھی۔ بعض قبائل چیزوں کے زبردست شکاری تھے اور دوسرے کیڑوں کو دھوپ میں خشک کرتے اور پھر کھانے کے لئے ان کا ذخیرہ کر لیتے۔ بعض ایک دوسرے کے بالوں سے جوئیں پکڑ کر انہیں لطف سے کھاتے۔ اگر زیادہ جوئیں اکٹھی کر لی جاتیں تو انہیں خوشی کی آوازوں کے ساتھ کھایا جاتا۔ گویا وہ نسل انسانی کی دشمن ہوں۔ کم مرتبے کے شکاری قیائل کا کھانا اصلی یوزنوں سے مختلف نہ تھا۔

اگ کی دریافت سے یہ درندگی گھٹ گئی اور آگ اور نراعت کی بدولت انسان شکار کے تعاقب سے آزاد ہو گیا۔ پکانے کے عمل سے بزاروں ناقابلِ ہضم پوچھل کے خام حالت کے چھوٹے خیلے اور نشاستھ کھانے کے قابل ہو سکے اور انسان زیادہ سے زیادہ اناج اور بزرگیں کی طرف رغبت حاصل کرتا گی۔ اسی طرح پکانے سے سخت خذائیں نرم پر گئیں اور چیزیں کی مزدودی کم رہ گئی۔ جس کے سبب دانتوں کی مکروہی شروع ہوئی جو تہذیب کی علامتوں میں سے ایک ہے۔

خوارک کی مختلف النوع اقسام میں انسان نے سب سے زیادہ لذتیشے اپنے ہم صیف کو بھی شامل کیا۔ ایک دور میں آدم خوری عملی طور پر آفاقی تھی۔ یہ تقریباً تمام غیر معمول قبائل جنگی کرنے پڑنے والی قوموں مثلاً آئڑ لینڈ، ایسرا، پکٹ اور گیارہویں صدی کے ڈنمارک کے ہاشندوں میں پائی گئی ہے، متعدد قبیلوں میں انسانی گوشت تجارتی صیف تھا اور سندھیں و تکنین کا نام و نشان تھا۔ بالائی کالگو میں زندہ مرد، خور میں اور پچے اشیائیں خور دنی کے طور پر بیچے اور خریدے جاتے تھے۔ نئے بڑھانیہ کے جزیرے پر انسانی گوشت دکانوں میں اس طرح بیچا جاتا تھا، جیسے ہمارے یہاں قصاص جانوروں کا گوشت بیچتے ہیں۔ بعض سلطانی جزیروں میں انسانی شکار پا گھصوں خور توں کی ضیافت اس طرح اڑائی جاتی تھی جس طرح سوئدوں کی ضیافت اڑائی جاتی تھی فوجی کے ہاشندے طور توں کو کتوں سے بہتر سمجھتے تھے کیونکہ وہ کہتے تھے "کتنے سے رنگ آپ کی بد بو آتی ہے۔" تاہم جو کے لوگوں کے خیال میں سعید قا مول کا گوشت زیادہ نہیں اور سخت تھا اور یورپی ملکوں کے کھانے کے قابل نہیں تھا۔ اس کی نسبت ایک پورے یونیزین کا گوشت زیادہ لذید تھا۔

اس عمل کی ابتداء کیا تھی؟ جیسے کہ پہلے فرض کیا جاتا تھا۔ اس بات کا کوئی ثبوت نہیں کریے رواج خدا کی کمی کی وجہ سے شروع ہوا۔ اگر ایسا ہوا تو جذائقہ ایک مرتبہ بن گی وہ کمی کے باوجود قائم رہا اور ایک غریب میلان بن گیا۔ ہر طرف انسانی خون ایک لفڑ سما جاتا اسے خوفناک خیل نہیں کیا جاتا پہاں تک کہ فرمدکن بزری خود بھی اسے لذت سے استعمال کرتے۔ ایسے قبیلے بھی برایہ انسانی خون پہنچے جو بیورت دیگر بامروخت اور فیاض تھے۔ یہ خون بعض اوقات دوا کے طور پر، بعض اوقات رسم اور اکثر اس یقین کے ساتھ پیا جاتا کہ یہ میئے والے میں معمول کے حیات بخش خون کی قوت کا اضافہ کرے گا۔ انسانی خون کو ترجیح دیئے میں کسی قسم کی شرم محسوس نہیں کی جاتی۔ فرمدکن انسان اخلاقی طور پر انسانی گوشت اور چاند کا گوشت کھانے میں کوئی اختیار نہیں کرتا تھا۔

میلیشیا میں جو سردار اپنے دستوں کی مجھنے ہوئے انسانی گوشت سے تواضع کرتا سماجی طور پر زیادہ فخر میکھا جاتا تھا۔ ایک برانیلی فلسفی سردار کا کہنا تھا "جب میں نے اپنے ایک دشمن کو قتل کیا ہے تو اسے مناثع کرنے سے بہتر ہے کہ اسے کھایا جائے ... انساب کا کھایا جاتا ہو۔" اس کا مرتا بُڑا ہے۔ اگر میں مار دیا جاؤں تو یہ ایک بھی بات ہے کہ میرے قبیلے کے دشمن مجھے کھاتے ہیں یا نہیں، لیکن اس سے زیادہ پُرخالقہ کوٹی اور کھیل نہیں۔ ... تم سفید قام بہت زیادہ خوش ذائقہ ہوئے ہو۔"

پلاشبہ اس رسم کے کچھ سماجی فائدے بھی تھے۔ یہ دین سو فٹ کے منصوبے، غالتو پھوں کے استعمال، کی پیش میں کرتا تھا اور بوڑھوں کو معینہ طریقے سے مرنے کا موقع میتا کرتا تھا۔ یہ ایک نقطہ نظر ہے جس سے تجسسز ملکیتیں ایک فرمودہ ہی تجاوز گرتا ہے۔ مونٹی کے نزدیک انسان کو نیکی کے پردے میں موت کی اؤیت دینا اُسے جھون کر کھایتے سے زیادہ اؤیت ناک عمل ہے۔ یہیں ایک دوسرے کے فریبیوں کا احترام کرنا پاہیزہ۔

## II صنعت کی نبیادیں

اگر آدمیت کی ابتلاء، گفتار سے اور ممکن کی زمانع اس کے ساتھ ہوئی ہے تو صفت کی ابتلاء آگ سے ہوئی۔ انسان نے اسے ایجاد نہیں کیا۔ غالباً فطرت نے اس کے لئے پتوں یا ٹہنیوں کی رگڑ، آسمانی بھیلی یا کمیائی پیچزوں کے اعمال سے یہ مجرہ سر انجام دیا افسوس کے پاس فقط فطرت کی نقل کرنے اور اسے بہتر بنانے کی مہارت تھی۔ اس نے اس حیران کون لیکا د کے ہزاروں استعمال کئے۔ سب سے پہلے اس نے اس سے روشنی کا لام بیان کر اپنے خوفناک دشمن اندر ہرے پر قابو پا سکے۔ پھر اس نے اسے حرارت کے لئے استعمال کیا اور اپنے آبائی خطوں سے کم کمزور بنانے والے خطوں کی طرف گیا اور ایسا ہستہ آہستہ اس سیارے کو انسانی بنانا گیا۔ پھر اس نے آگ کو دھاتوں پر استعمال کرتے ہوئے انہیں نرم کیا، مضبوط اور پکیلی شکلوں میں ڈھالا۔ آگ اتنی مہریاں اور بجیب پیچز تھی کہ غیر ممکن انسان کے لئے ایک مجرہ رہی۔ انسان اس کی دلیوتا کی طرح پوچا کرتا رہا، اسے ان گنت قریانیاں پیش کیں اور اسے اپنی زندگی اور گھر کا مرکز بنایا۔ خاتمہ پروشنی میں ایک جگہ سے دوسری جگہ اسے حفاظت سے لئے پھر تارا اور اساتھی سے بھینے زدیا۔ یہاں تک کہ اہل دوام اس پاک دامن دوشیزہ کو موت کے گھاٹ اُتار دیتے جو مقدس آگ کو بچھا دیتی۔

شکار، غذہ باقی اور زمانع اس کے بین بین ایجاد اساتھ ہو رہی تھیں اور قدیم ذہن زندگی کی معاشی بھنوں کا میکا لکھی حل تلاش کرنے میں لگا ہوا تھا۔ شروع میں انسان فطرت کی پیش کشوں — زمین کا پہل بطور بقا، جانور دل کی کھال اور فربود پوشش اور پہاڑوں میں غار بطور براہش — سے مطمئن تھا۔ پھر غالباً (کیونکہ زیادہ تاریخ انسان اسے اور ہاتھ تھسب) اس نے اوزار بنائے اور جانوروں کی محنت کی تعلیم کی۔

اُس نے بندر کو اپنے دشمنوں پر پھرا اور میں چینکتے دیکھا یا پھر کے ساتھ میوںے گراتے ہوئے، سنجاب کو ڈیم بناتے، پریزوں کو گھونٹے اور بوز نوں کو جھوپڑے کھڑے کرتے دیکھا۔ اُس نے ان کے پنحوں، دانتوں اور سیلگوں کی قوت اور ان کی کھال کی سختی پر رٹک کیا۔ اُس نے ایسے اوزار اور ہتھیار بنانے شروع کر دیئے جوان جیسے اور ان کے مقابلے کے ہوں۔ لقول فرینکن "السان اوزار استعمال کرنے والا جانور ہے" لیکن دیگر امتیازات کی طرح یہ بھی صرف درجے کا فرق ہے۔

لئے اوزار انسان کے اروگرد پائی جانے والی پودوں کی دنیا سے مشکل ہوئے۔ باس سے اُس نے اوزار کے دستے، چاقو، سوٹیاں اور بوتیں بنائیں۔ شاخوں سے اُس نے چٹا ہستی اور زیور بنائے۔ چھال اور ریشمے سے اُس نے رستی اور سینکڑوں قسم کا کپڑا بنایا۔ اس سے زیادہ اُس نے اپنے لئے لامپی بنائی۔ یہ ایک معمولی ایجاد تھی لیکن اس کے استعمالات اتنے مختلف تھے کہ انسان نے اسے ہمیشہ طاقت اور قوت کی علامت جاتا۔ پریوں کی چھڑی اور گڈاریے کے سوٹے سے موسمی کے عصا، روپی کو نسل کی ہاتھی دانت کی چھڑی اور مجڑیت اور بادشاہ کے چوبی تک، نرالہت میں لامپی کدال بن گئی۔ جگ میں یہ بھالا، نیزہ، تلوار اور سینکڑیں بن گئی۔ انسان نے معدنی دولت کو استعمال کیا اور پھر وہ اوزاروں کو ہتھیاروں اور اوزاروں میں تبدیل کیا۔ ہتھوڑے، اہرن، تیر کے سرے، آرمیاں، پچھانا، لیور، کلہاٹیاں اور بڑے۔ جانوروں کی دنیا سے اُس نے ڈوٹی پچھے مظروف، پلٹیں، پیاسے، اُستے اور چڑے بنائے۔ سختی یا نرم اوزار سیلگوں یا لامپی دانتوں اور پریوں اور جانوروں کے ہالوں اور کھالوں سے بنائے گئے۔ ان میں زیادہ تر پیروں کے دستے لکڑی کے تھے جوان کے ساتھ بڑی ہوشیاری سے جوڑے گئے تھے۔ یہ ریشمے کی میڈاں یا جانوروں کی نسبوں کی رسمی کے ساتھ بندھے ہوتے اور بعض اوقات خل کے بنے ہوئے بھیب

قسم کے آئینے سے چکے ہوتے، قدیم انسان کی سبک فہمی اور سطح جدید انسان کے برابر یا غالباً اس سے نیادہ تھی۔ ہم ان سے علم کے معاشرتی اخلاقی، مادی ذرائع اور اوزار پر میں مختلف ہیں۔ ذہن کی خلائق برتری کی وجہ سے مختلف ہیں میں۔ یہ شک فطری انسان کسی صورتِ حال کے لازم پر غائز فرات سے قابو پاتا تھا۔ اسلامیون کا پسندیدہ کھلیل بن موسیٰ اسی کی حالت میں الگ تھا۔ علاقوں میں جا کر متعدد ریاستیں زندگی پوری کرنے کے لئے ایک دوسرے سے سبقت لے جاتا تھا۔

یہ قدیم مہاست بُناٹ کے فن میں پوری اک بان سے ظاہر ہوئی تو جہاں بھی جانور نے انسان کی رہنمائی کی، مکڑی کے جاؤں، پرندوں کے گھوٹسلوں، درختوں پر لشیوں اور پتوں کی قدرتی کشیدہ کاری نے ایسے نوتے پیش کئے کہ بُناٹ غائبِ نسل انسانی کے سب سے ابتدائی فنون میں سے ایک ہے۔ چھال، پتوں اور گھاس کے راشیوں سے اس طرح کپڑا، خالیج اور قالبیں بنانے گئے کہ آج ہم عمر شیخی ذرائع کے باوجود ان کی ہمسری ہیں کی جا سکتی۔ ایسی طبیعی کی مورت ایک پوشاک بنانے میں ایک سال لگا دیتی تھی۔ سخاں امریکی انڈنیز کے بنائی ہوئے تکمیل اور بساں کی اکاراش کشیدہ کاری اور جھاں لگا کر کی جاتی، انہیں خوبصورت رنگوں میں رنگا جاتا اور فادِ تھیوڑو کے بقول "یرنگ اتنے اچلے ہوتے کہ ہمارے ہاں کے رنگ ان کے قریب ہنک ہیں پہنچ سکتے تھے۔ فن و اہم سے شروع ہوا جہاں سے فطرتِ رخصت ہوئی، پرندوں اور مچھلیوں کی ہڈیوں اور بالسیں کے درخت کی نازک شاخیں بے سو سیاں بنائی گئیں، جانوروں کے پٹھوں سے دھاگا گاہنا گیا جو اتنا باریک تھا کہ آج کی مددِ خشیں سوئی کے لئے سے گزر سکتا تھا۔ درخت کی چھال کو کوٹ کر چنانی اور کپڑے بنائے جاتے، کھالوں سے کپڑے اور جوتے بنائے جاتے، ریشے سے صبرہ دھاگا اور خاکوں سے خوبصورت ٹوکریاں بنائی جاتیں جو چدید ترین نمونوں

سے خوبصورت تھیں۔

برتن سازی کا فن غالباً تو گرسازی سازی ہی سے پیدا ہوا۔ مٹی کو جعفری پر رکھ دیا جاتا تا کہ موخرِ الزمان کر جل نہ جائے۔ سخت ہونے کے بعد جعفری ہٹالی جاتی۔ یہ پہلا مرحلہ تھا جس نے بعد میں ظروفِ چینی میں تکمیل پائی یا غابی مٹی کے بعض لکھنوں کو دھوپ میں سکھایا ہاتا جس سے کوزہ گرسازی کا فن سامنے آیا۔ آگ میں برتن کا پکانا دھوپ میں سکھانے سے الگ قدم تھا۔ یوں ہر طرح کے استعمال کھانے، گودام کے لئے، محل و نکل اور بالآخر آرائش و زیریافت کے لئے مٹی سے مختلف شکل کے برتن بنائے جانے گے۔ گلی مٹی پر انگلیوں کے ناخنوں یا اوزار سے بونوئے نقش کئے گئے وہ آرب کی ابتدائی شکلیں تھیں اور خانہ تحریر کی ابتداء میں سے ایک تھیں۔

دھوپ میں خلک کی ہوئی مٹی سے قدیم قبائل ایشیں بناتے اور یوں کہا جاسکتا ہے کہ وہ مٹی کے برتنوں کے زمانے میں رہتے تھے۔ لیکن یہ فن تعمیر میں بعد کا مرحلہ تھا۔ جس کا ارتقائی سلسلہ "غیر متمدن" لوگوں کے گارسے کے جھونپڑوں سے نیوا اور بابل کے خوبصورت ٹائیوں تک جاری رہتا ہے۔ بعض قدیم قوموں مثلاً سیلوں کے وید ہوئے پاس کوئی مسکن نہیں تھا وہ زمین اور آسمان ہی سے مطمئن تھے۔ بعض قومیں تھائیوں کی طرح جھوکھے درختوں کے تنوں میں سوتی تھیں۔ بعض نیوساوث ولینز کے باشندوں کی طرح غاروں میں رہتے۔ کچھ جمل لوگوں کی طرح طونافوں سے پھنسنے کے لئے شاخوں کے ساتھ مسکن بنایتے یا زمینی مکوند کسر اسے درختوں کی شاخوں سے ڈھانپ جاتے تھے۔ ان پناہ گاہوں کے ساتھ جب اطراف کا افناہ کیا جاتا تو جھونپڑا بن جاتا۔ اس قسم کے جھونپڑے ہمیشہ سے آسٹریلیا کے باشندوں کے استعمال میں رہتے۔ ان شاخوں کا حاس پھولش اور مٹی کے بنے ہوئے جھونپڑوں میں دو یا تین انسان آسکتے تھے۔ سب سے بڑے جھونپڑے کی گنجائش تھیں پا اس سے زیادہ افراد تھے۔ خانہ بدوسٹ، شکاری محکم دلائل و بوقایین سے مزین متعدد و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

یا غفلہ بان تنبو کو تربیت کیونکہ اسے وہاں تک لے جایا جا سکتا تھا۔ جہاں تک شکار کا پیچا کرنا مقصود ہوتا۔ امریکی انڈینز کی طرح کے نر یادہ فطری لوگ لکڑی کے بھوتپرے بناتے تھے: مثلاً ایریو قیس (Erie Ques) ۲۵۰۰ فی پانچ سو فٹ لمبی لکڑی کی حولیاں بناتے جس میں بہت سے خاندان رہتے تھے۔ اور شیانا کے باشندے احتیاط سے کئے ہوئے تھتوں کے لکڑی بناتے تھے۔ اس طرح لکڑی کا لکھرنا تھے کا ارتقا، مکمل ہوا۔ غیر متمدن انسان کو معاشری تمدن کے نواترات پورے کرنے کے لئے فقط میں مرحلوں کی مزید صورت ممکن۔ درائعِ حمل و نقل کا نظام، تجارت کا عمل اور تہائی کے ذریعے، جدید جہان سے سامان اٹھاتے ہوئے قلی حمل و نقل کی تاریخ کی ابتدائی اور جدید ترین مثالیں دونوں کی تصویر کشی کرتا ہے۔ شروع میں بلاشبہ انسان اپنی قادری کے ہونے تک پاربرداری کا جانور خود ہی تھا۔ آج تک جنوبی اور مشرقی ایشیا میں انسان ہی ویگن ہے اورہ انسان ہی گدھا۔ تب اُس تے رسیال، یور اور چینی ایجاد کی۔ اُس نے جانور کو مفترح کیا اورہ بو جھو لا جا۔ اُس نے پہلی برف گماڑی بتائی جسے اُس کے جانور کھینچتے تھے اورہ بڑی بڑی شاخیں اُس کے سامان کو اٹھاتے ہوئے تھیں۔ اُس نے لکڑی کے جماری لکڑوں کو گماڑی کے روکر کے طور پر استعمال کیا۔ اُس نے لکڑی کے اس عماری مکمل کو گول کر کے کاٹا اور پہیہ کی صورت میں سب سے اہم میکانیکی ایجادِ عمل میں آئی۔ اُس نے گماڑی کے نیچے پہیہ لگا کر جنکڑا بیالیا سا اس نے کچھ لکڑی کے لکڑوں کو تھتوں کے طور پر آپس میں جوڑا، یوں دیاں ہیں تسلی و حمل انسان ہو گئی۔ خشکی پر اُس نے مشکل گزار علاقوں اورہ پہاڑوں پلٹ دندھلے یوں اورہ آخر میں سڑکوں کا سفر کیا۔ اس نے ستاروں کا مطالعہ کیا اورہ آسمان پر اُن کا لامستہ دیکھتے ہوئے اپنے کارروائی کو رہنمائی کی۔ وہ پیدل چلا، کشتی رانی کی، ایک جزیرے سے دوسرے جزیرے،

ایک برا عالم سے ذوب سے بڑا عالم تک بہادری سے سفر کیا اور سمندروں کے خریعے  
اپنے کچھ کو پھیلایا۔ یہاں عجیب تحریر کی تاریخ کے شروع ہونے سے پہلے بڑے بڑے مسائل  
حل کر لئے گئے تھے۔

چونکہ انسانی ہنزا اور تقدیر کی ذرائع مختلف طریقوں اور ناساوی طور پر تقسیم  
ہوتے ہیں لہذا کوئی قوم اپنی مخصوص قابلیت کی ترقی اور ضروری اسباب سے فرات  
کے سبب اس قابل ہو سکتی ہے کہ بعض اشیاء اپنے پڑو سیروں سے زیادہ مستقی  
پیدا کر سکے۔ اپنی ضرورت سے زیادہ اس قسم کی اشیاء پیدا کر کے وہ دوسری قوتوں  
کو تباہی کے طور پر پیش کر قی ہے۔ اس طرح تجارت کی ابتدا ہوئی۔ کوئی بیکے  
چچہ انڈنیز (Chibcha Indians) اپنے علاقے میں بکثرت پایا جاتے والا پہاڑی  
تک بساد کرتے تھے اور اس کے پدے ایسا اناج در آمد کرتے تھے جو ان کی بخی  
زمیں پر نہیں گل سکتا تھا۔ بعض امریکی انڈنیز دیہات صرف تیرہ بھاتے تھے بنو گیا  
میں برلن سازی ہوتی، افریقی کے بعض ممالک میں لوہار کا کام ہوتا یا کشتیاں اور  
بھالے بنتے تھے۔ ایسے ماہر قبیلے یادیہات اپنی صنعت کا نام حاصل کر لیتے تھے (سکھ،  
فسر، پوٹر) اور وقت کے ساتھ یہ نام ماہر خانہ نوں کے ساتھ گل جاتا تھا۔ زائد  
پیداوار کی تجارت پہلی تھائیت کے تباہی سے خروع ہوئی، یہاں تک کہ ہمارے  
تجارتی ہند میں ایک تجارتی تھائی تجارت کو شروع کرتا یا ختم کر دیتا ہے۔ جنک ڈل کے  
خراج، جرمانتے اور تباہی سے تباہی آسان ہوا۔ اس طرح اشیاء حرکت میں رہیں  
رفتہ رفتہ مہادیے کا ایک منظم نظام ترقی پا گیا اور خاص موقع، خاص عرضے کے لئے  
مستقل چوگلیاں منڈیاں اور بازار قائم ہو گئے۔ جہاں جیسی کسی کے پاس کوئی نہ تر  
شے ہوئی وہ اسے اپنی ضرورت کی چیز سے بدل لیتا۔

ایک طویل مدت تک تجارت ایسا ہی تباہی رہا۔ صدیوں کے بعد تجارت

کو تیز کرنے کے لئے قدر مہادر کا گردشی الہ ایجاد کیا گیا۔ ایک فیک موم کا گورہ ہاتھ میں لئے کئی دنوں تک بازار میں گاہک کی تلاش میں پھر تاد کھانی دینا شاکر وہ اُسے بدلے میں مقید اونہ کا رہا مدد شے فے سکے۔ سب سے ابتدائی آلاتِ مہادر ایسی اشیاء تھیں جن کی طلب ہمہ گیر عقی جو قیمت ادا کر کے کوئی بھی خرید لیتا۔ بخوبیں، نمک، کھالیں، فر، زیورات، اوزار، متصیار۔ ایسی تجارت میں ایک جوڑا لمبی جراہیں، ایک چاقو کے برابر تین چاقو، ایک بکل کے پلاٹیں، چار چاقو ایک بندوق کے برابر، پانچ ایک بخوبی کے برابر برابر تھے۔ بارہ سنگھے کے ود دانت ایک ٹھٹو کے برابر اور آٹھ ٹھٹو ایک بیوی کے برابر تھے کوئی چیز ایسی نہیں ہو گی جسے کسی نہ کسی قوم نے دولت کے طور پر استعمال نہ کیا ہو۔ پھریاں، پھرل پکڑتے کامان، موچی، منکے، کوکو (سفوف) بیچ، چانے، هرچ۔ بعد میں بھیڑیں، سوڑہ، گامیں اور غلام۔ شکاریوں اور غذہ بانوں کے درمیان مولیشی قدر کا انسان معیار اور انسان اکٹھ مہادر تھے۔ ان میں دچپی نسل افزائی کے باعث تھی۔ انہیں سماحت لے جانا انسان تھا کیونکہ وہ خود اپنے آپ کو لے جا سکتے تھے۔ جسی کہ بیوڑ کے زمانے میں انسانوں اور اشیاء کی قیمت مولیشیوں سے اوکی جاتی۔ والویڈ کی زرہ بکتر نہ مولیشیوں کے برابر تھی جبکہ ایک ہر مند غلام چار مولیشیوں کے برابر تھا۔ اہل روم مولیشیوں اور دولت کے لئے محبت آمیز الفاظ بالترتیب Pecus اور Pecunia استعمال کرتے تھے، انہوں نے اپنے ابتدائی سکوں پر بیل کی شکل بیار کھی تھی۔ انگریزی زبان کے الفاظ Capital Chattle اور Cattle فرانسیز زبان کے فریقعے لاطینی زبان کے لفظ Capitale بیک جاتے ہیں جس کا معنی علیکت (جاہیداد) کے ہیں اور یہ لفظ ایک اور لفظ Caput سے مانوڑ ہے جس کا مطلب Head یعنی مولیشی ہے۔ جب دھرات کو ڈھال لیا گی تو یہ تبدیل تجویز دوسری اشیاء کی جگہ معیار قدر مبنی گئی۔ تابا، کامنی، گوبہ۔ بعد ازاں زیادہ مالیت کو کم

جم اور دن میں آسانی سے پیش کرنے کے لئے چاند کی اور سونا انسان کی دولت بن گئے۔ عالمی اشتیاء سے دعات کی کرنے سے پیش رفت فیر متمدن انسان کا کارنا نامہ نہیں، بلکہ سازہ کی اور اعتبراری زر تاریخی متمدن کی ایجاد ہیں۔ یوں نامہ پر بولا۔ کے تباہے کو انسان کی دولت اور آسانش میں اضافہ کی خاطر مزید آسان بنایا گیا۔

### III معاشری تعلیم

تجارت نے فیر متمدن دنیا کو درہ ہم پر ہم کے رکھ دیا کیونکہ اس کے خروج ہونے سے دولت اور منافع کا آغاز ہوا۔ اس سے پہلے ملکیت کا تصور نہیں تھا اہم حکومت بھی نہیں تھی۔ معاشری ارتقا کے ابتدائی مرحل میں ملکیت زیادہ تر خاتی استعمال کی اشتیاء سکھ دیتی۔ ایسی اشتیاء (جن میں یوں بھی شامل ہے) کے ساتھ ملکیت کا ایسا تصور و باستہ تھا کہ انہیں ان کے مالک کے ساتھ ہی دن کر دیا جاتا تھا۔ اس کا اطلاق ایسی چیزوں پر بہت کم ہوتا تھا جو خاتی استعمال میں نہیں تھیں۔ ان کے معاملے میں ملکیت کا تصور منسلسل تعلیم کا متعدد تھا۔

فیر متمدن لوگوں میں تقریباً ہر طرف زمین کیوں نہیں کی حکیمت ہوتی تھیں کیونکہ امریکی اندیز، پیرو کے باشندے، انڈیا (بھکر دلشی کے چنانچہ) پہاڑی قبیلے اہل بوریا اور جنوبی سمندری جزیروں کے باسی مشترکہ طور پر زمین کی ملکیت رکھتے، اسے کاشت کرتے اور اس کی قفل میں مل کر شرک ہوتے تھے۔ اور اماں اندیز کہتے تھے زمین پانی اور ہوا کی طرح ہے جو ذروخت نہیں کی جاسکتی۔ سفید فامول کی آمد سے قبل سمووا میں زمین یچھے کا تصور ناپید تھا۔ پر و فیر ریورز نے میلیٹیا اور پولی نیسیا میں زمین کی اشتراکیت دیکھی اور اندرونی پیریا میں یہ آج بھی دیکھی جا سکتی ہے۔

خوبیک میں اشتراکیت کر رہی۔ فیر ممتدن لوگوں میں یہ بات عام تھی کہ جن کے پاس خوراک ہوتی وہ ان لوگوں کو شرکیں کرتے جو کے پاس خوراک نہیں ہوتی۔ اسی طرح صافراپنے راستے میں جو گھر پسند کرتا وہاں رُک جاتا اور کھاپی لیتا، جو لوگ فقط کاشکار ہو جاتے ان کے ہمارے انہیں خوراک دیا کرتے۔ اگر کوئی شخص بھل میں کچھ کھانے پختا تو وہ با آذان بندہ پکارتا کہ اگر کوئی دوسرا موجود ہے تو وہ آئے اور اس کے ساتھ شرکت کرے۔ جب ٹرائی نے مسحودا کے ایک باشندے کو نزدیک کے مزیدوں کے متعلق بتایا تو اس "نیز ممتدن" نے ہزاری سے پوچھا "یہ کیسے ہو سکتا ہے؟ خدا انہیں؟ دوست نہیں؟ رہنے کو گھر نہیں؟ وہ کیسے بڑا ہوا؟ اس کے دوستوں کے گھر نہیں؟ کسی جو کے بندوں کو کہتے کہ دیر تھی، کھانا خواہ کتنا ہی کم ہو اسے اگر مزدود ہے پڑتی تو مل جاتا۔ کسی کو فذ اسکی کمی نہیں پڑ سکتی اگر شہر میں کسی بھی جگہ غلم موجود ہے؛" ہوششوں میں یہ رواج تھا کہ جس کے پاس دوسرے سے زیادہ ہوتا وہ زائد دور بڑی میں تقسیم کر دیتا، یوں سب بڑا ہو جاتے۔ افریقہ میں تہذیب کی آمد سے پہلے سفید قام سیاحوں نے یہ دیکھا ہے کہ کسی "سیاہ قام کو اگر کھانے یا کسی دوسری قسمیت شے کا تحفہ ملتا تو وہ اسے فوراً تقسیم کر دیتا۔ چنانچہ جب ان میں سے ایک کو کپڑوں کا سوٹ دیا گیا تو دینے والے نے تھوڑی دیر بعد ہی دیکھا کہ وصول کرنے والے نے ہمیت پہن رکھا تھا، ایک دوسرے نے پہن پہن رکھی تھی اور ایک دوسرے دوست نے کوٹ پہن رکھا تھا۔ اسکیوں شکاری کا اپنے شکار پر الفزادی حق نہیں تھا اسے شکار کو گاڑوں کے بائیوں میں تقسیم کرنا ہوتا تھا، آلات اور دوسری اشیاء سب کی مشترکہ ملکیت ہوتی تھیں۔ گیٹس کا رورکھتا ہے کہ "امریکی انڈیا نیز ملکیت کے امتیازات میں ۔۔۔ گھر بیو استعمال کی اشیاء کے علاوہ ۔۔۔ ناداقف تھے۔" وہ ایک دوسرے کے متعلق نہایت آزاد خیال اور اپنے دوستوں کی کمی کو اپنے

پاس فائتو پیروں سے پورا کرتے تھے: "ایک مشتری کی روپورٹ کے مطابق" ان کا اپس کا جنت اور شرافت کا برتاؤ انتہائی ہیران گن تھا جو بہت تہذیب یا نہ قوموں کے حام افراد میں نہیں پایا جاتا۔ بلاشبہ یہ اس حقیقت سے پیدا ہوتا ہے کہ ان "وشنیل" کے نئے "تیرا" اور "میرا" جیسے الفاظ اجنبی میں جو سینٹ کرائی سوسمی *Cheysostom* کے مطابق ہمارے دلوں میں نیکی کی روشنی کو بھاکر لایج کی آگ جلا دیتے ہیں۔ ایک اور شاہد رسمطراز ہے "میں نے انہیں شکار تقسیم کرتے دیکھا ہے۔ جب ایک ہی شکار کے بہت سے حصے بزرے کرنے ہوتے تھے لیکن کبھی انہیں اس بات پر معترض نہیں پایا کہ تقسیم غیر مساوی یا قابل اعراض ہے۔ وہ خالی پیٹ سونا پسند کریں گے لیکن یہ الزام اپنے سرہ نہیں گے کہ انہوں نے ضرورت مند کی حاجت پوری نہیں کرے۔ وہ اپنے آپ کو ایک عظیم خاندان تصور کرتے ہیں"

تہذیب کی خواکے ساتھ یہ قدیم اختر اکیت کہاں غائب ہو گئی؟ *Summer* کا خیال ہے کہ اختر اکیت غیر حیاتیانی ثابت ہوئی، جو جہد کے باستے میں رکاوٹ بنی، اس نے ایجادی قوتوں، محنت اور بچت کو کم تحریک دی، زیادہ قابل آدمی کو اجر اور کم کو سزا دینے میں ناکامی سے اپیلت برا بر ہو گئی جو ترقی اور درسرے گرد ہوں سے کامیاب مقابلے کی دشمن تھی۔ رسولیل نے بعض جنوب مشرقی ہندوستانی قبائل کے متعلق لکھا ہے، "وہ اتنے رشت تھے کہ خود کچھ بھی نہ لگاتے تھے اور اس امید پر بیٹھے رہتے تھے کہ درسرے انہیں اپنی پریاوار میں شرکیں کرنے سے انکا رہنہیں کریں گے۔ اس طرح محنتی لوگ اپنی محنت کا اتنا ہی مصلح کھاتے تھے جتنا نکتے نتیجنا انہوں نے کم پیداوار اُکافی شروع کر دی۔ ڈارون کا خیال تھا کہ اہل فیوجیا کے درمیان مکمل مساوات ان کے مہذب بننے کی کسی بھی امید کے لئے مہلک تھی یا اہل فیوجیا یہ کہتے کہ تہذیب ان کی مساوات کے لئے مہلک تھی۔ اختر اکیت ایسے تمام لوگوں کے لئے یقینی تھے مفت آن لائن مکتبہ محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و متفاہ م موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کا سبب بنی جو غیر ممکن معاشرے کی افلام اور جہالت کی وجہ سے بیماریوں اور حادثوں سے بچ جاتے تھے لیکن یہ انہیں افلام سے نہ تکال سکی۔ انقدر دیت اپنے جلو میں دلات لائی لیکن یہ عدم تحفظ اور غلامی بھی لائی۔ اس نے ہر تر انسانوں کی پوشیدہ قتوں کو اچاگر کیا لیکن زندگی کے مقابلے کو شدید کر دیا اور انسان کو ایسے شدید افلام کا احساس ہوا جو اس وقت نہیں تھا جب سب مل کر کھاتے تھے اور کسی پر خلم نہیں ہوتا تھا۔

انٹر اکیٹ زیادہ سہولت سے ایسے معاشروں میں باقی رہ سکی۔ جہاں انسان بہشیر حركت میں رہتے تھے اور خطرہ اور تقدت ہمیشہ موجود رہتی تھی۔ شکاریوں اور غلطہ پانوں کو زمین کی ذائقہ ملکیت کی ضرورت نہیں تھی، لیکن جو نہیں تراحت انسان کی زندگی کا باقاعدہ حصہ بن گئی تو اس بات کا احساس پیدا ہوا کہ زمین کی کاشت اگئی وقت باراً اور ہو گئی جب اس کی محنت کا اجر اُس خاندان کو ملے جس نے اسے کاشت کیا ہے۔ چنانچہ اداروں اور تصورات، نظاموں اور گروہوں کے فطری انتخاب کے نتیجے میں شکار سے نہراحت تک کا سفر قبائلی ملکیت سے خاندانی ملکیت میں تبدیل ہو گیا۔ پیداوار کا سب سے کفاہتی ادارہ ملکیت کا ادارہ بن گیا۔ جوں جوں خاندانات پرسری شکل اختیار کرتے گیا اور خاندان کا اختیار سب سے بڑے بزرگ مرد کے ہاتھوں میں چلا گی تو ملکیت زیادہ سے زیادہ انقدر اسی ہوتی گئی اور شخصی تر کے کام آغاز ہوا۔ اکثر کوئی مہم جو فرد گھر کو چھوڑ کر راستی سرحدوں سے باہر نکل جاتا اور سوت محنت سے جو گلی میں زمین ہموار کرتا، اُس کی حفاظت کرتا اور اُسے اپنی ملکیت سمجھتا یہاں تک کہ معاشرہ اُس کے اس حق کو تقسیم کر لیتا۔ یوں انقدر اسی ملکیت کی ایک اور شکل سامنے آئی۔ یوں جوں آبادی کا دباو بڑھتا گی اور پُرانی زمین نہم ہوتی گئی۔ زمین کی نئی کاشت و سیع سے وسیع تر ہوتی گئی یہاں تک کہ مختوط

معاشروں میں انفرادی ملکیت وقت کی ضرورت بن گئی۔ زر کی ایجاد سے ان عوامل کو بعد میں اس سے جائیداد کھٹکی کرتا اور منتقل کرنا آسان ہو گیا۔ دیہی کمیونٹی یا باشنا کی زیریں کی تکنیکی ملکیت اور اس کی معیاری تقسیم تو میں پڑانے قابلی حقوق اور روابط نے خود کو دوبارہ قائم کی یعنی پڑانے اور نئے نظام میں تقدیری ارتعاش کے ایک حصے بعد ذائقی ملکیت نے مکمل طور پر خود کو تاریخی معاشرے کا بینا و کی معاشری احصارہ منوالیا۔ زراعت جو تمدن پیدا کر رہی تھی نہ صرف ذاتی ملکیت بلکہ غلامی کا موجود بنتا۔

غاصر شکار کے عہد میں غلامی موجود نہیں تھی۔ خکاری کے ہیوی، پچھے گھر بیو کام کا حج کے لئے کافی تھے۔ سردار شکار یا جگ میں معروف رہتے یا شکم سیری کی کاہل میں پڑے رہتے۔ غیر مہذب لوگوں کی مخصوص کاہلی لڑائی یا شکار کی تھکاوٹ سے تبدیل ہو کج جانیری کی عادت کی پیداوت تھی۔ یہ کاہلی کی تسبیت آلام زیادہ تھی۔ تشنج کی اس کیفیت کو باقاعدہ کام میں دھانلنے کے لئے دوپریں ضروری تھیں۔ کاشت کاری کا معمول اور محنت کی تنظیم جہاں لوگ اپنے بھی کام کرتے ہیں ایسی تنظیم دھیلی دھانی اور طبع زادہ رہتی ہے۔ جہاں وہ دوسروں کے لئے کام کرتے ہیں محنت کی تنظیم ہتھی طور پر طاقت پر اختصار کرتی ہے۔ زراعت کے فروع اور انسانی نابراہیری کی وجہ سے معاشرتی طور پر کمزورہ لوگ طاقتوں لوگوں کے کام میں لگ گئے۔ اس وقت فاتح کو یہ احساس نہیں ہوا تھا کہ ایک زندہ انسان اچھا قیدی ہے۔ انسانوں کا قتل عام اور آدم خدا کم ہو گئی اور غلامی میں احتراق ہو گیا۔ جب انسانوں نے اپنے ہم جنسوں کو قتل کرنا یا کھانا چھوڑ دیا اور صرف انہیں خدام بنا یا اُس وقت یہ ایک بہت بڑی اخلاقی احتراق تھی۔ وسیع یہاں تے پر ایسی ہی صورت حال آج بھی دیکھی جاسکتی ہے جب ایک قوم جگ میں فتح حاصل کرتی ہے تو فتح قوم مفتوح کو ختم کرنے کی بجائے تادان کے طور پر اُسے غلام بنا لیتی ہے جب ایک مرتبہ غلامی وجود میں آگئی اور سو دست

شایست ہوئی تو اسے عہد جنگ قمری داروں اور ہمسف دھرم مجرموں تک پھیلایا گی اور خلاف موالی کو پکڑنے کے لئے یورشیں کی گئیں۔ جنگ سے علامی وجود میں آئی اور علامی نے جنگ کو پیدا کیا۔

غالباً صد یوں کی علامی کی وجہ سے ہماری نسل نے جانشناں کی روایات اور عادت پیدا کیں۔ جسمانی، معماشی یا سماجی تعزیر سے گزرے بغیر مشکل اور دیر پا کام نہیں ہر سکتا۔ علامی اُس نسل و فصیط کا حصہ بن گئی۔ جس کی بدولت انسان محنت کے لئے تیار ہوا۔ با واسطہ اس نے تمدن کو فروغ دیا کیونکہ اس نے دولت میں اضافہ کیا اور اقلیت کے لئے فرا غصت پیدا کی۔ کچھ صد یوں بعد لوگوں نے اسے تسلیم کر لیا۔ اسطورے نے علامی کو ناگزیر اور فطری قرار دیا۔ سینٹ پال نے اپنی رضا مندر کی کاظہ بار کیا۔ غالباً اُس کے عہد میں علامی خدا کی طرف سے معین کردہ ادراہ بن پھکا تھا۔

زراعت، علامی، محنت کی تقسیم اور سور و شی انسانی تفاوت کے سبب فطری معاشرے کی تقابلی برابری بتدریج عدم مساوات اور طبقاتی تقسیم میں بدل گئی۔ ”غیر متمدن گروہ میں ہم اصولی طور پر غلام اور آزاد میں کوئی تفریق نہیں پاتے۔“ تاہمی علامی، ذات پات، سردار اور رعایا میں کوئی امتیاز موجود ہے۔ رفتہ رفتہ اور زاروں اور تجارت کی بڑھتی ہوئی پیچیدگی نے یہ میزبانی اور کمزوروں کو ہتر مند اور طاقتوروں کا غلام بنادیا۔ ہر ہنی ایجاد طاقتوروں کے ہاتھ میں نیا ہتھیار رکھ جس نے کمزوروں پر غلبہ پانے اور ان کے مزید استعمال میں طاقتوروں کی کی۔ دراثت نے چائیداد میں اضافے کا اعلیٰ موقع پیدا کیا اور ایک عہد کے متین معاشرے کو طبقات اور ذات پات میں تقسیم کر دیا۔ امیر اور غریب بُری امارت اور غربت کے متعلق پاشور ہوتے گئے، طبقاتی جنگ ساری تاریخ دہ میان ایک سُرخ لکیر بنتی گئی اور سریاست، طبقات کو منفیط کر نے،

کو تختظ فرایم کرنے، جگ کرنے اور امن قائم کرنے کے لئے ناگزیر آکر کارکے  
طور پر سامنے آئی۔

---

تمیر باب

## تہذیب کے سیاسی عوامل

### حکومت کی ابتدا

انسان شوق سے سیاسی جانور نہیں ہے، انسانی تراپتے ساتھیوں کے ساتھ اپنی خواہش سے نہیں بلکہ عادت، تقدید اور سالات کی محیوری کے باعث جوڑتا ہے۔ وہ معاشرے سے اس قدر پیار نہیں کرتا جتنا وہ اپنی تہذیب سے ڈرتا ہے۔ وہ دوسرے لوگوں کے ساتھ اس لئے ملتا ہے کہ تفرید اسے خطرے میں ڈال دیتی ہے اور بہت سے ایسے کام میں جو تہذیب کی بہ نسبت مل کر اچھے طریقے سے کئے جا سکتے ہیں۔ اپنے انہوں میں وہ ایک تہذیب انسان ہے جسے دنیا کے ساتھ بھرا دیا گیا ہے۔ اگر اوس طالب انسان کے پاس اپنا کوئی راستہ ہوتا تو خایہ ہی کوئی ریاست ہوتی۔ وہ آج بھی اس کے خلاف ناراضگی کا اظہار کرتا ہے اور اس حکومت کا متن ہے جو کم سے کم حکمرانی کرتی ہو۔ اگر وہ زیادہ سے زیادہ قوانین کا حوالہ کرتا ہے تو اس لئے کروں یعنی ہے کہ اس کے ہمسایوں کو اس کی ضرورت ہے۔ ذاتی طور پر وہ ایک یہ فلسقیار مزاجی ہے اور اپنے معاشرے میں قوانین کو فضول سمجھتا ہے۔

سید ہے سادھے معاشروں میں حکومت نہیں ہوتی، یہ متمدن تشكیلی قابلیت کو صرف اُس وقت مانتے تھے جب وہ تشكیلوں کے ٹوے میں شامل ہوتے اور ایکشن کے لئے تیار ہوتے۔ جگلی انسان مٹوٹا الگ تعلگ خاندانوں میں رہتے تھے۔

افریقیہ کے پونے اور آسٹریلیا کے سیدھے سادھے باشندے صرف عارضی طور پر سیاسی تنظیم کو تسلیم کرتے تھے اور پھر اپنے خاندانی گروہوں میں بکھر جاتے تھے۔ اہل تسامینہ کے سردار نہیں تھے، قوانین نہیں تھے اور ناہیں باقاعدہ حکومت حقیقی سیلیں کے دیدھا خاندان رشتہداری کے مطابق چھوٹے چھوٹے گروہ بنایتے تھے لیکن ان کی حکومت نہیں تھی۔ سماڑیا کے کیوبو حکمراؤں کے بغیر رہتے تھے ہر خاندان اپنا حکمران خود ہوتا تھا۔ اہل فوجی پارہ سے زیادہ اکٹھے نہیں رہتے تھے۔ تنکو دس عینوں سے زیادہ میں اکٹھے نہیں رہتے تھے۔ آسٹریلیا کے خانہ بدوشوں کے جرگے میں ساٹھ سے زیادہ ذکری نفس نہیں ہوتے تھے۔ ایسے معاملات میں شکار جیسے مقامد کے لئے ان میں میل جوں اور تعاوون ہوتا تھا وہ کسی مستقل سیاسی تنظیم کو تشکیل نہیں دیتے تھے۔

مستقل سماجی تنظیم کی سب سے ابتدائی شکل ایک جماعت تھا، رشتہدار خاندانوں کا ایک گروہ جو مشترکہ زمین کے ایک بگڑے پر قابض تھا، جس کا ایک ہی ٹوٹم ( Totem ) اور ایک جیسے رواج و قوانین تھے۔ جب جنگوں کا ایک گروہ آپس میں ایک سردار کے ماتحت اکٹھا ہوتا تو ایک قبیلہ وجد میں آتا جو شیف کی رہا میں دوسرا قدم ہوتا۔ لیکن یہ ایک سُست رفتار اور تقاضہ تھا کہنی گروہوں کا کوئی سردار نہیں تھا اور بہت سارے گروہ اپنے سردار کو صرف جنگ کے وقت برداشت کرتے۔ جمہوریت جو ہمارے ہند میں ایک نووال پذیر نظام ہے۔ غیر ممکن تقابل میں پہترین شکل میں پائی جاتی تھا۔

جہاں حکومت صرف گروہ کے خاندان کے سربراہ کی ہوتی تھی اور کوئی مطلق العنان مقتدرہ تسلیم نہیں کی جاتی تھی۔ ایرے قبیلے اور ملائیں کے انڈینز (Iroquois and Delaware Indians) خاندان اور جنگی کے نظام کے علاوہ کسی قسم کے قوانین یا پابندیوں کو تسلیم نہیں کرتے تھے۔ ان کے سرداروں کے پاس معمولی اختیارات ہوتے تھے۔ چیز کسی وقت بھی قبیلے کے بزرگ ختم کر سکتے تھے۔ سات افراد پر مشتمل کو شش افراد کے انڈینز پر حکمرانی کرتی تھی۔ جو عوروں نکل کے بعد کسی متفقہ کمبوٹے تک پہنچ جاتے تھے۔ اس کے علاوہ ایسیوں کی مشہور لیگ تھی جس کے ذریعے بہت سارے قبیلے امن و امان قائم رکھنے کے لئے اپنے آپ کو ایک جگہ اکٹھا کر لیتے اور اپنے پیمان کو پورا کرتے۔ انہیں "لوگوں اور جدید ملکتوں کے درمیان زیادہ پڑا افاصلم نظر نہیں آتا جو امن قائم کرنے کے لئے تود کو اقوام متحدة کے ساتھ جوڑ لیتی ہیں۔

جنگ کی بدولت سردار، بادشاہ اور ریاست وجود میں آتے ہیں اور یہیں جنگ کو پیدا کرتے ہیں۔ سماں میں جنگ کے دوران سردار با اختیار ہوتا تھا۔ لیکن دوسرے اوقات میں اُسے زیادہ اہمیت نہیں دی جاتی تھی۔ قبائل میں اپنے خاندان کے سربراہ کے علاوہ کسی کی حکومت نہیں پوتی تھی۔ جنگ کی صورت میں وہ اپنے سب سے بہادر جنگ جو کو قیادت سونپتے۔ اُس کی سختی سے فرماں برداری کرتے لیکن جب جنگ ختم ہو جاتی تو اُسے قادر غیر کر دیتے۔ امن کے دنوں میں پادری یا سب سے بڑا جادوگر زیادہ با اختیار اور با خرہ تھا۔ جب آخر کار معمولی حکومت کی شکل میں مستقل بادشاہی کا قیام ہوا تو اکثر قبیلوں میں یہ جنگجوؤں اور پادریوں سے وجود میں آئی۔ معاملتوں پر دوقوتوں کی حکمرانی ہوتی ہے۔ امن میں الفاظ اور جنگ میں تباہ و قوشہ حکوم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس وقت استعمال ہوتی ہے جب ذہن کی صفائی کا عمل ناکام ہو جاتا ہے۔ قانونِ اسلام دیو ما لا صدیوں تک ایک دوسرے کے ساتھ پڑتے رہے میں یا تو براہمی تعالیٰ نے یا باری باری نسلِ انسانی کا استظام سنبھالنے رہے ہیں۔ ہمارے اپنے مجدد تک کوئی ریاست انہیں الگ ہٹھیں کر سکی اور خالبِ کل پھر وہ متعدد ہو جائیں گے۔ جنگ سے زیست کس طرح ورود میں آئی؟ یہ درست نہیں کہ انسان فطر کا طور پر جنگ کی طرف راغب تھا۔ بعض عاجز لوگ بڑے پڑامن ہوتے ہیں۔

اسکیم بوری بات نہیں سمجھ سکتے تھے کہ کس طرح اُسی صدائے کی یورپی ایک دوسرے کا مچھلی کی طرح شکار کرتے اور ایک دوسرے کی زمین چڑھاتے ہیں۔ وہ اپنی زمین کو مخاطب ہو کر کہتے۔ کتنی اچھی بات ہے کہ تم برف سے ذمکلی ہوئی ہو۔ کتنی اچھی بات ہے کہ اگر تمہاری چٹانوں میں سونا چاندی ہے جس کے لئے عیسائی اتنے حریص ہیں تو یہ اس قدر برف سے ڈھکا ہوا ہے کہ وہ انہیں حاصل نہیں کر سکتے۔ تمہارا بیخوں ہمیں خوش کرتا ہے اور ہمیں افہمت سے بچتا ہے۔ تمام ہمیزہ زندگی جنگوں سے مُرخِّع تھی۔ شکاری ایسے علاقوں کے لئے جہاں شکار کی ہوتات معمق بڑے۔ غذیاں ایسی چڑاگاہوں کے لئے لڑے جہاں ان کے موشیں اسافی سے چڑکیں۔ کاشکار نئی نئی زمینوں کے لئے لڑے۔ یہ تمام لوگ کسی قتل کا پیدا لینے یا اپنے توجہ انوں کو سخت بناتے اور تنظیم و ضبط پیدا کرنے، یا زندگی کی یکساں توڑنے یا خالی لوٹ مارہ اور آسودہ بیزی کے لئے لڑے، مددیب کی خاطر بہت ہی کم لڑے۔ قتل و خارت کی حد بندی کرنے کے لئے مختلف ادارے اور بُعداً تھیں۔ بعض گھنٹوں، دلوں، سینتوں اور مینتوں کے دراں کوئی شریف وحشی قتل نہیں کر سکتا تھا۔ بعض منصب داروں کو قتل نہیں کیا جا سکتا تھا۔ بعض بڑی مددیبوں اور تنہا ہاؤں کو امن کا علاقت قرار دیا گیا تھا اور ایرو قیس کی لیگ نے محکم دلائل و گجرایں سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تین سو سال تک "عقلیم امن" قائم رکھا۔ لیکن یغیر متمدن قوموں اور گروہوں میں جگ نیادہ تر فطری انتخاب کے لئے پسندیدہ آلہ کارہ رہی۔

اس کے نتائج نا مختتم تھے۔ اس نے کمزور انسانوں کے لئے سفاکِ محنت کا کام کیا اور نسلِ انسانی کی بہادری، تشدد، تلمم، ذہانت اور ہنر کا درجہ بڑھایا۔ اس نے ایجاد کو تحریک دیا اور ایسے تحسیار بنائے جو مفید آلات بن گئے۔ اسی طرح جنگ کی حکمتِ عالیات امن کی حکمتِ عالیات بین گھیں (کتنی ریلوے لائنیں جنگ کے لئے پچھائیں گھیں مگر ان کا صرف تجارتِ مٹھرا) اس کے علاوہ جنگ نے یقیناً اشتہاریت اور خرابیت کو ختم کر دیا، تنظیم اور نظم و ضبط کو سامنے لائی، قیدیوں کی غلامی، طبقات کی ما تھتی اور حکومت کی ترقی کا باعث بنی۔ ملکیتِ ریاست کی ماں اور جنگ اسی کا ہاپ تھی۔

## ریاست

نئیشے کہتا ہے "مُرخ شکاری جاؤ بول کا ایک روٹ، فاتحین اور حکمرانوں کی ایک نسل جا پنی تمام ترجیحی ترتیبیں اور تنظیمی قوت سے کسی آبادی پر اپنے خوفناک پیچے گاڑتی ہے۔ تعداد میں بہت زیادہ اعلیٰ ہونے کے باوجود یہ شکل ہوتی ہے۔ ... یہی ریاست کا آغاز ہے" یسٹر فارڈ کہتا ہے "ریاست جو قبائلی تنظیم سے مختلف صورت رکھتی ہے۔ ایک نسل کی دوسری نسل کے ڈھنوں فتح سے یہ صورت حاصل کرتی ہے" اور ہن ہمار کہتا ہے "ہر طرف ہم کسی جنگ جو قبیلے کو کمزور کر دیں تو وہ تدیکھتے ہیں۔ وہ دہاں اہماد کی جیشیت سے مقیم ہو جاتا ہے اور اپنی ریاست قائم کر لیتا ہے" ریٹر شہوفر کہتا ہے "تشدد وہ حاصل ہے جس نے ریاست پیدا کی ہے" گپتو و کنہ کہتا ہے "ریاست فتح کا نتیجہ

ہے اور فاتحین کی بطور حکمران نسل مفتون ہیں پر حکومت کا فام ہے اور سخت رکھتا  
ہے "سریاست طاقت کی پیداوار ہے اور طاقت کی بدولت قائم رہتی ہے" گروہ کی  
عوام کسی آباد زرعی گروہ کی یہ غصب ناک علیٰ شکاریوں یا غذہ بانوں کے  
ماتحوں ہوئی۔ نہ راغعت انسان کو صلح کل طریقے سکھائی ہے۔ ایک بے کیف معمول  
کا خوگر بنتا دیتی ہے اور طویل دن کی مشقت سے تحکم دیتی ہے، ایسے لوگ  
دولت اکٹھی کرتے ہیں لیکن وہ جنگ کے فتوں اور جنبدیات معمول جاتے ہیں۔  
شکار کی اور گلزاری خطرے کے عاد کی اور خون بہانے میں ہمارت رکھتے ہیں وہ  
جنگ کو شکار کی ایک اور شکل سمجھتے ہیں جو زیادہ خطرناک نہیں۔ جب جنگل  
ان کے لئے زیادہ شکار ہیا نہیں کر پاتے، چراکا ہوں کی گھستی ہوئی تعداد کی وجہ  
سے مولیشی کم پڑ جاتے ہیں تو وہ گاؤں کی پکی ہوئی فصلوں کو رشک کی نگاہ  
سے دیکھتے ہیں، وہ آسانی سے خلیٰ کی کوئی معقول دیر ایجاد کر لیتے ہیں، وہ حملہ  
کرتے، فتح کرتے، خلام بناتے اور حکمرانی کرتے ہیں۔

سریاست ایک جدید ارتقاء ہے اور تحریر شدہ تاریخ کے وقت ظہور  
پذیر ہوئی۔ کیونکہ یہ سماجی تنظیم کے اصول میں تبدیلی کی پیش قیاسی کرتی  
ہے۔ یک جدید رشته حارسی سے فرماں روائی تک۔ یہ متمدن معاشروں  
میں اقل الذکر کا راجح تھا۔ فرماں روائی وہاں زیادہ کامیاب ہوتی ہے جہاں  
یہ مختلف فطری گروہوں کو نظم و ضبط اور تجارت کی سودمند وحدت میں  
ڈھالتی ہے۔ ایسی فتح بہت کم دیر پا ہوتی ہے بجز اُس جگہ کے جہاں ایجاد  
کی ترقی نے مصبوط طبیعے کے ماتحوں میں اوزارہ اور ہتھیار تھما دیئے ہوں جیسے  
کی بدولت وہ بناوت کو کچل سکیں۔ حاصلی فتح میں فرماں روائی کا اصول مخفی اور  
تفصیل اشاعر کی سیڑھیوں سے ہے جن فراسیسوں نے ۱۸۹۷ء میں مدد لغا تو سے کی ایک  
تھم دلالت و جہاں سے ہے جن فراسیسوں پر مخصوص محتواں کو کیا تھا

حقیقت سے بے خبر تھے کہ جس اشراقیہ نے اُن پر ہزار سال تک حکومت کی اور انہیں طاقت سے مغلوق کیا وہ جو منی سے آئی تھی، اس کا احساس کمیلی دیسمولنٹز

Camille Desmoulin نے انہیں دلایا۔ وقت ہر چیز کو مقدس بتادیتا ہے یہاں تک کہ یہاں کی پوری اُس کے پوتے کے لامتحہ میں مقدس جائیداد بن جاتی ہے۔ ہر ریاست کی ابتداء خیر سے ہوتی ہے لیکن تابعداری کی عادات ضمیر کا اطمینان بن جاتی ہیں اور جلد ہی ہر شہری جنت سے کئے لئے وقار اور کام کا اقرار کرتا ہے۔

شہری اپنی جگہ سچا ہوتا ہے کیونکہ ریاست کیسے ہی شروع ہو جلد ہی نظم و ضبط کے لئے ٹانگریں سہارا بن جاتی ہے۔ جوں جوں تجارت جنمیں اور قبیلوں کو متحد کرتے ہے ایسے تعلقات پیدا ہو جاتے ہیں جوں رشتہ داری کی بجائے اعمال پر اختصار کرتے ہیں۔ لہذا انہیں نظم و ضبط کے لئے یقیناً فطری اصولوں کی ضرورت ہوتی ہے۔ دیکھیں کیونٹی مثال کے لئے پیش کی جاسکتی ہے اس نے جنتے اور قبیلے کو مقافی تنظیم کی شکل کے طور پر موقوف کر دیا اور خاندان کے سربراہوں کی منڈلی کے ذریعے سادہ اور تقریباً جمہوری حکومت بنالی۔ لیکن ایسی کیونٹیوں کے وجود اور تعاون نے کسی خارجی قوت کی ضرورت کو پیدا کیا جوان کے باہمی تعلقات کو ضبط میں لاکر انہیں ایک بڑے معاشری دعاء میں باندھ لے کے۔ اگرچہ ریاست ابھی ابتدائی شکل میں تھی لیکن پھر بھی اُس نے اس ضرورت کو پورا کیا۔ یہ تو صرف ایک منظم قوت بلکہ پسجدید معاشرے کو مشکل کرنے والے ہزارہا متحارب گروہوں کے مقابلات کو ہموار کرنے کا آئندہ کام بین گئی۔ اس نے وسیع تر علاقوں میں اپنی قوت اور قانون کے پر پُر نے پھیلائی۔ اگرچہ اس نے خارجی جگ کو پہلے سے زیادہ تباہ کن بتادیا

لیکن اس نے داخلی امن کو قائم رکھا۔ ریاست کی تعریف یوں کی جا سکتی ہے

کہ یہ خارجی بھگ کے لئے داخلی امن کو یہ قرار رکھتی ہے۔ لوگوں نے فیصلہ کیا کہ آپس میں لڑنے کی بجائے ٹکس ادا کئے جائیں۔ سب کو رشوت دینے سے بہتر تھا کہ کسی بڑے لیٹرے کو خراج ادا کر دیا جائے۔ حکومت کے عادی معاشرے میں عدم حکمرانیت کا مطلب کیا ہو گا اسے ہم اہل بگانڈا کے روئے سے دیکھ سکتے ہیں۔ جیب ان میں باوقاہ مر جاتا تو ہر ایک مسلح ہو جاتا، لاقانونیت شروع ہو جاتی، ہر طرف خون بہایا جاتا اور لوٹ مار کی جاتی۔ سپریٰ کہا تھا "مطلق العطا حکمرانی کے بغیر معاشرے کا ارتقاء شروع نہیں ہو سکتا تھا"

جو ریاست نقط قوت پر اختصار کرتی ہے۔ جلد ہی زوال کاشکار ہو جاتی ہے۔ اگرچہ فطری طور پر انسان دھوکا کھا سکتا ہے لیکن وہ فطری طور پر قندی بھی ہے اورہ قوت ٹکیسوں کی طرح وہاں زیادہ کامیاب ہوتی ہے جہاں یہ ٹکیسوں کی اورہ باواسطہ ہو۔ چنانچہ ریاست اپنا وجد یہ قرار رکھنے کے لئے خاندان، چینی، سکول ییسے ذہنی صفائی کے آلات گھر رکتی ہے تاکہ لوگوں کی روح میں حب الوطنی اورہ وفاداری میں فخر کا عنصر ڈال سکے۔ اس سے ہزاروں پولیس والوں کی بچت ہوتی اورہ ذمین عامہ کو اُس اطاعت پذیر تعالیٰ کے لئے تیار کیا گیا جو بھگ کے لئے تاگزیر ہوتا ہے۔ اس کے علاوہ حکمران اقلیت نے اپنی تاجائز فرمائوانی کو قانون میں بدلتے کے لئے بہت کوشش کی۔ جو اس فرمائوانی کو مضبوط بناتے ہوئے لوگوں کو تحفظ اورہ تنظیم و ضبط فراہم کرے گا اورہ معقول حد تک رعایا کے حقوق کو تسلیم کرے گا تاکہ وہ قانون کو قبول کریں اورہ ریاست کے ساتھ جوئے رہیں۔

### III قانون

قانون جائیداد، شادی اور حکومت کے ساتھ آتا ہے، سب سے پچھلے درجے کے معاشرے اس کے بغیر زندگی گزارتے ہیں۔ الفریڈ رسن ویسیں لکھتے ہیں "میں مشرق اور شمالی امریکیہ میں یقیناً مہذب لوگوں کے ساتھ رہا ہوں۔ جن کے ہاں قانون یا قانونی عدالتیں نہیں بیسہ کاؤن کی رائے عامہ کو اظہار کے کھلے موقع میسر ہیں۔ ہر انسان دوسروں کے حقوق کا لحاظ کرتا ہے اور ان حقوق سے کبھی اخراج نہیں ہوتا۔ ایسی کیونٹی میں تقریباً سب برا بر ہوتے ہیں؛ ہر من میلوں جزیرہ مارکو لینز کے پاسیوں کے متعلق یہی بات لکھتا ہے "جتنا عرصہ میں ناشپس تبلیغ کے لوگوں کے درمیان رہا کبھی پر ہمی دوسروں کو نقصان پہنچانے کے لیام میں مقدمہ نہیں چلا یا گی۔ اس فادی میں ہر کام بے مثال تواتر اور عمدگی کے ساتھ طے پاتا ہے۔ جس طرح عیسائیت میں اعلیٰ الہ نیک انسانوں کے تعلقات ہوتے ہیں، تدبیم رومنی حکومت نے ایتوئیں کے جزیرے میں قانون کی عدالتیں قائم کیں۔ لیکن پچاس سالوں میں ان عدالتوں میں کوئی کام نہ ہوا، برٹنی کہتا ہے، "ایرو قیس کے معاشرتی نظام میں جرائم اور خلاف درزیاں اس قدر کم تھیں کہ ان کے ہاں کوئی تحریری قانون نہیں تھا، یہی مثالی صورت حال ہے جس کے لئے مراجی ہمیشہ گڑھتا رہتا ہے۔"

ان بیانات میں بعض تراجم کی صورت ہے۔ فطری معاشرے نسبتاً تو نے آزاد ہوتے ہیں۔ اس کی پہلی وجہ توبہ ہے کہ وہ قانون کی طرح سخت اور قابلِ حرمت رسوم کی حکمرانی میں ہوتے ہیں۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ تشدد کے جرائم شروع میں ذاتی معاملات سمجھ جاتے ہیں اور ذاتی انتقام کے لئے چھوڑ دیتے

جاتے ہیں۔

معاشرے کے پورے وجود کے پیچے رواج کا ایک سلسلہ ہے۔ یہ سوچ اور عمل کا مخصوص اختیار ہوتا ہے جو قانون کی عدم موجودگی، تبلیغی اور مداخلت کے دوران معاشرے کو استقامت اور نظم و ضبط دیتا کرتا ہے۔ رواج کسی گروہ کو ایسا ہے استحکام دیتا ہے جیسا اور اشت اور جیلت اخواع کو دیتی ہے اور جیسا استحکام عادت فرود کو دیتی ہے۔ معمول کے مطابق عمل انسان کو عقلمند رکھتا ہے کیونکہ اگر ایسے راستے موجود نہ ہوں جن پر سوچ اور عمل لاشعوری طور پر آسانی سے حرکت کر سکیں تو ذہن بہمیشہ کے لئے متعدد ہوگا اور جلد ہی دیلوائگی میں پناہ لے گا۔ جیلت اور عادت، اور تم اور رواج میں میثمت کا قانون کام کرتا ہے۔ خود کا رہ عمل متواتر تحریک یا روایتی حالات میں سب سے سہل رہ عمل ہے۔ سوچ اور تجدید باضابطگی میں خل ہے اور انہیں تاگزیر نامطا بقت کی وجہ سے برداشت کیا جاتا ہے۔

جب رواج کی اس قدر قبیلہ میں مذہب کی طرف سے کسی مافوق الفطرت قانون کا اضافہ ہو جاتا ہے اور آپا و احمد کی راہ و رسم دیوتاؤں کی رضاہندی بن جاتے ہیں، تب رواج قانون سے زیادہ مضبوط ہو جاتا ہے اور غیر متمدن آزادی میں کافی فرق آ جاتا ہے۔ قانون کی خلاف درزی سے آدمی آبادی کی حمایت حاصل ہوتی ہے جو خفیہ طور پر ایسے لوگوں پر رشک کرتے ہیں جو اس قدم دشمن کو نیچا دکھاتے ہیں یا رواج کی خلاف درزی کر کے ہمہ گیر دشمنی مول لی جاتی ہے۔ کیونکہ رواج لوگوں کے اندر سے پھوٹتا ہے جبکہ قانون ان پر باہر لئے ناکری کیا جاتا ہے۔ قانون معموماً ماک کا حکم ہوتا ہے لیکن رواج عمل کے طریقوں کے وہ بقائے اصلاح ہیں جنہیں گروہ کے تجربے میں بہت سہل پایا گیا۔ جب ریاست خاندان، جنگ، قبیلے اور جنہی کیونٹی کے فطری تقاضا کی جگہ لے لیتی ہے۔ تو قانون جزوی طور پر رواج کی جگہ لے لیتا ہے۔ جب تحریر ساختے

آتی ہے تو قانون زیادہ بھر پر طریقے سے رواج کی جگہ لے لیتا ہے اور قوانین بندگوں اور پادریوں کی یادداشت سے نکل کر باقاعدہ قانون ساز کا کام حصر بن جاتا ہے۔ لیکن یہ تبدیل کبھی بھی مکمل نہیں ہوتا۔ انسانی اطوار کے تعین اور پرکھ میں رواج غایت ہوتی ہے۔ — قانون کے پچھے موجود قوت، تحفظ کے پچھے قوت، انسانی زندگیوں کا ستم حاکم۔

قانون کے ارتقاء میں پہلا مرحلہ شخصی استقام ہے۔ غیر صمدان شخص کہتا ہے۔ استقام میرا ہے، میں اسے پورا کروں گا۔” زیرین کیفیورنیا کے انڈین قبائل میں ہر شخص اپنی پولیس آپ تھا اور ایسے استقام میں انصاف کا التزام کرتا تھا جو وہ اپنی حیثیت کے مطابق لے سکتا تھا۔ چنانچہ متعدد ابتدائی معاشروں میں زید کے واقعوں بکر کے قتل کا بدلہ بکر کا بیٹا زید سے لیتا تھا۔ خالص امریکی خاندانوں میں یہ شایدیں آج بھی ملتی ہیں۔ بدے کا یہ اصول قانون کی پوری تاریخ میں موجود ہے۔ یہ روم کے قصاص کے قانون میں نظر آتا ہے۔ حمورابی کے قانون میں بڑا اہم کردار ادا کرتا ہے اور مومنی کے ”آنکھ کے بدے“ آنکھ اور دانت کے بدے ”دانت“ کے مطابق میں جملکتا ہے اور یہ آج بھی ہمارے عہد میں بہت ساری قانونی سڑائف کے پچھے موجود ہے۔

ہر جسم کو نمازنے کے لئے قانون اور تہذیب میں دوسرا قدم استقام کے نعمان کی تلقی ہے۔ اکثر داخلی توازن کو برقرار رکھنے کے لئے سردار اپنا اخراج استعمال کرتا کہ استقام پر ٹکے ہوئے خاندان کو خون کے بدے خون دینے کی بجائے سونے یا سامان سے مطمئن کر دیا جائے۔ جلد ہی آنکھ، دانت، بانو یا پوری زندگی کا توان او ادا کرنے کے لئے رقم مقرر کی گئی۔ حمورابی نے ایسی اصطلاحوں میں وسیع پہنچ پر قانون سازی کی۔ اہل حدیثہ اس معاملے میں اتنے سخت گیر تھے کہ جب کوئی

لڑکا درخت سے گر کر اپنے ساتھی پر آن پڑتا اور وہ مر جاتا تو منصوفوں کے فیصلے کے مطابق مقتول کی ماں اپنے بیٹے کو درخت پر جو صاحب تباکہ وہ اُسی طرح قاتل کی گردان پر گرے۔ نقدہ ادا کرنے کی صورت میں جرم انہیں، عمر اور جرم اور زخمی کے مرتبے کے مطابق مختلف ہو سکتا تھا مثلاً ابی فجی میں ایک عام آدمی کی چھوٹی بوری سروار کے قتل سے زیادہ گھنٹا ذناہ جرم بھا جانا تھا۔

قانون کی ساری تاریخ کے دوران جرم کی اہمیت جرم کی چیزیت سے کم رہی۔ چونکہ یہ جرم اتنے انتقام کو مانع کے لئے ادا کئے جاتے ہیں۔ چنانچہ جرم اور نقصان کا تعقیب کرنے کی ضرورت تھی۔ قانون کے سلسلے میں تحریر اقدم عدالتلوں کا قیام تھا، سردار، بزرگ یا پادری اپنے لوگوں کے جنگروں کا فیصلہ کرنے بیٹھتے۔ ایسی عدالت ہمیشہ فیصلوں کی عدالتیں نہیں ہوتیں۔ اکثر وہ رفتہ کامرانہ تصفیے کے بعد ڈال کام جاتیں، جو جنگوں کا کوئی دوستائی حل نکال دیتی تھیں۔ کئی قوموں میں صدیوں تک عدالتلوں سے رجوع کرنا ایک اختیاری عمل تھا۔ اس کے بعد یعنی انگریز مغلوم جماعت عدالتلوں کے فیصلے سے خیز مطمئن ہوگی تو وہ ذاتی بدلتے لیتھ کے لئے آزاد تھے۔ بہت سے معاملات میں سٹائل کو حل کرنے کے لئے بے ضر بارستگ سے لے کر موٹ کی جگہ تک مقابلہ کیا جاتا۔ قرونِ وسطی میں مقتول اس نظریے کو، کہ دیوتا جرم کو سامنے لے آئے گا اور ابتلاء کتنا ہی ظالمانہ ہو اس فرقی کو ضرور ختم کر دے گی جو بصورتِ دیگر قابلے کے سکون تک کو خطرے میں ڈال دے گا۔ مسترد ہوتے ہوئے خیز تین دہن ابتلاء میں پناہ لیتا۔ جسیں اوقات عزم اور مدد خی کے سامنے دو پیاسے رکھ جاتے ہیں میں سے ایک میں زبر ہوتا تھا۔ عدوں کو ایک ایک پیالہ اٹھانے کا اختیار تھا۔ خیال یہ ہوتا کہ جو فرقی عنطی پر ہو گا اُسے سزا مل جائے گی تب جنگراختم ہو جاتا کیونکہ دونوں فرقی ابتلاء کی حقیقت پر یقین

رکھتے تھے بعض تبلیوں میں یہ رواج تھا کہ جو شخص اپنا جرم تسلیم کر لیتا وہ مدعا کے آگے اپنی نانگ کر دیتا۔ مدعا اُسی میں نیزہ گھونپ دیتا یا ملزم مد میوں کے سامنے کھڑا ہو جاتا، اور وہ اس پر نیزہ پھیلکتے۔ اگر ان سب کا نشانہ چُک جاتا تو اُسے لیے گناہ قرار دے دیا جاتا یوں معاملہ ختم ہو جاتا۔ اس طرح کی ابتدا صورت توں میں یہ ابتدا، موتی اور حموئی کے قوانین سے لے کر قرون وسطی تک جاری رہی۔ باہمی مقابلہ — جو ابتداء ہی کی ایک صورت ہے اور جس کے متعلق موڑخمن کا خیال ہے کہ ختم ہو چکا ہے۔ ہمارے اپنے زمانے میں بھی بحال ہو رہا ہے۔ بعض معاملات میں بیرونی اور جدید انسان میں بہت تصور ڈافق ہے اور جتنا ان دونوں میں فرق ہے اتنی ہی مختصر تہذیب کی تاریخ ہے۔

قانون کی ترقی میں پوچھا مرحلہ سربراہ یا بریاست کی جراہم کو رد کرنے اور سزا دینے کے فرض کی ابتدا ہے۔ جراہم کو رد کرنے کا مرحلہ جنگروں کا تعصی کرنے اور جرم کی سزا دینے سے اگلا قدم تھا۔ چنانچہ سربراہ نہ صرف منصف بلکہ قانون دینے والا بن جاتا ہے، گروہ کی رسومات سے پیدا شدہ "غموئی قانون" میں "ثبت قانون" کا اضافہ ہو جاتا ہے جو حکومت کے احکامات سے پیدا ہوتا ہے۔ ایک طرف قوانین پیدا ہوتے ہیں اور دوسری طرف وہ لاگو کئے جاتے ہیں۔ ہر معاملے میں قوانین اپنے ساختہ حسب نسب کی نشانی لئے ہوتے اور اُس انتقام کے سخت بجاڑا بن کر اڑ جاتے تھے، جنہیں وہ تبدیل کرنے کی کوشش کرتے تھے۔ بیرونی انسانوں کی سزا میں زیادہ ظالمانہ ہوتی تھیں کیونکہ ایسے معاشرے اپنے آپ کو بیرونی خود کی سمجھتے تھے، لیکن جوں جوں معاشرتی تنظیم مضبوط ہوتی گئی سزاوں کو شدت میں کی آتی گئی۔

تہذیبیں دور کے مقابلے میں تدریجی معاشرے میں فرد کے حقوق کی تھے۔ انسان

ہر طرف پاپہ سلاسل پیدا ہوا ہے اور یہ زنجیر میں دراثت، ماحول، رسوم و رواج اور قانون کی صورت میں موجود ہیں۔ یقیناً مدنظر انسان قواعد و صنوابط کے سخت جال میں زندہ رہا۔ ہزاروں رکاوٹیں اس کے عمل کو پابند بناتی رہیں۔ ہزاروں خوف اُس کے ارادے کو محدود کر دیتے تھے۔ نیزہی لینڈ کے مقامی باشندے بظاہر قوانین کے بغیر زندگی گزارتے تھے لیکن درحقیقت ان کی زندگی کے تمام پہلوؤں پر آہنی رسوم کی جگہ انی تمیٰ۔ غیر متین اور غیر مبدل رسوم بخالی باشندوں کے امتحنے، بیٹھنے، بسوئے جائیے کھانے پینے میں کے اطوار متین کرتی تھیں۔ فطری معاشرے میں فرد کے الگ وجود کو تسلیم نہیں کیا جاتا تھا، جن چیزوں کی اہمیت تمیٰ ان میں خاندان، جگہ، تبلیغ اور پرگنہ شامل تھے۔ انہی کے قبیلے میں زمین ہوتی اور یہی طاقت کا استعمال کرتے تھے۔ فرد اُس وقت ایک نایاب حقیقت کے طور پر سامنے آیا جب شخصی جائیداد کے وجود میں آئے سے اُسے معاشی اختیارہ مل گیا اور رہیاست نے اُسے قانونی مرتبہ دے کر اُس کے حقوق کو میکرا۔ فطرت — جو مکاری اور طاقت کے علاوہ کسی قسم کے حقوق نہیں چاہی، انسان کو حقوق عطا نہیں کرتی۔ حقوق وہ رعایات ہیں جو کیونٹ فرد کو اجتماع کی محاذی کے لئے دیتی ہے۔ آنادی تحفظ کا خر ہے اور آناد فرد تہذیب کی علامت اور پیداوار ہے۔

### III خاندان

بھوک اور محبت چونکہ انسان کی بنیادی احیاء و ریات ہیں اس لئے معاشی یہ رسانی اور حیاتیاتی بقایار معاشی تنقیم کے نیدوی و تلاعث مُھر ہے، یوں بچوں کی مسلسل پیدائش خدا کی فرم بھی کے تسلسل بینی اہمیت کی حامل قرار پائی۔ اُن افرادوں کے ساتھ جو مادی بہیود اور سیاسی نظم کا کام کرتے ہیں، معاشرہ نسل انسانی کے دوام کے ادارے ہیں۔

شامل کر دیتا ہے۔ ریاست کے باقاعدہ آغاز سے پہلے جو گری مختلف جمیون اور نسلوں کے درمیان تعلقات کو باضابطہ بنانے کا نادر کام کرتا ہے جسکی کہ ریاست کے معاشرتی نظم و نسق کے لئے مرکزی اور مستقل ذریعہ بننے کے باوجود نسل انسانی کی ارزی حکومت سب سے اہم تاریخی افوارے ۔ خاندان ۔ میں رہتی ہے۔

یہ بات خاصی بعد از قیاس ہے کہ شکار کے زمانے کے انسان الگ تھا لگ خاندانوں میں رہتے تھے کیونکہ اس طرح تو انسان کی جسمانی طور پر وفاصلی مکتری ایسے خاندانوں کو خوفزدہ درستھن کا شکار بنادیتی۔ عموماً وہ مخلوق چھ انفرادی دفاع کی اہل نہیں ہوتی، فطری طور پر گروہوں میں رہتی ہے اور یہ نوکیے دانت، خونخوار پنجھ اور سخت کھاؤں والے درندوں کی دنیا میں بقاء کے ذرائع تلاش کرتی ہے۔ غالباً انسان کے ساتھ بھی یہی معاملہ تھا۔ چنانچہ اس نے شکاری جمیون اور جو گول میں متعدد ہو کر اپنا دفاع کیا۔ معاشرتی تنظیم کے طور پر جب معاشری تعلقات اور سیاسی طبقے نے شرطیاری کی جگہ لے لی تو جو رگے نے معاشرے کا بنیادی دھانچہ ہونے کا محتاج کھو دیا۔ کیونکہ زیریں سطح پر خاندان اور بالائی سطح پر ریاست نے اس کی اہمیت کو کم کی لیکن حکومت نے نظم و نسق جبکہ خاندان نے منصب کی تنظیم تو اور نسل کو جاری رکھنے کا کام بھال لیا۔ پھرے درجے کے جانوروں میں نسل کا تحفظ نہیں کیا جاتا۔ چنانچہ بڑی تعداد میں اندوں دینے جاتے ہیں جن میں سے بچھنپ کر خوب پا جاتے ہیں جبکہ زیادہ تعداد مثائق ہو جاتی ہے یا انہیں کھایا جاتا ہے۔ بہت ساری بچھلیاں ہر سال لاکھوں اندوں کے درتی ہیں۔ کچھ قسم کی بچھلیاں اپنی اولاد کے لئے کم تر و کم ترقی میں اور اپنے مقابوں کے لئے ہر سال پچاس اندوں کے کافی بگتی ہیں۔ پر عمدے اپنے بچوں کی بہتر تکمیل کر دیتے ہیں اور ہر سال پانچ سے بارہ اندوں میں سے پنج نکالتے ہیں۔ دو دھر دینے والے جانور فی ماڈہ ہر سال تین بچوں پر استغفار کرتے ہیں۔ جانوروں

کی پوری دنیا میں افزائش اور تباہی والدین کی دیکھ بھال میں اضافے کے ساتھ زیادہ یا کم ہوتی ہے، پوری انسانی دنیا میں شرعاً احوالات و پیدائش تہذیب کی ترقی کے ساتھ گر جاتی ہیں۔ اچھی خاندانی دیکھ بھال سے طویل بچپنہ ممکن ہوتا ہے جس سے بچے اپنے پاؤں پر کھڑے ہونے سے پہلے بھر پور تربیت حاصل کرتے ہیں۔ تخفیف شد و تحریج پیدائش کی بدولت انسانی توانائی افزائش تو سے پچ کر دیگر رگر میوں پر صرف ہوتی ہے۔

جبکہ ہم تاریخ کے دھنڈ لکھے میں دیکھ سکتے ہیں۔ ابتداء میں ماں نے زیادہ تر خاندانی و خانق سرانجام دیتے۔ چنانچہ پہلے خاندان اس معرفو پر مستلزم ہوا کہ اس میں مرد کی حیثیت سطحی اور محتقہ محتقہ جلد عورت کی حیثیت بنا دی اور ارفع محتقہ۔ بعض قبیلوں اور خاندان انسانی گروہوں میں اس طرح افزائش نسل میں ترجافور کے کردار پر توجہ نہیں دی جاتی محتقہ جو جنسی عمل میں سے گزرتے بچے پیدا کرتے اور علت و معلوں سے قطعی بے خبر ہوتے ہیں۔ اسی طرح انسانوں میں مرد کے کردار کو زیادہ اہم نہیں سمجھا جاتا تھا۔ تر و بیان جزیرے کے رہنے والوں کے لئے محل کوئی جنسی معاملہ نہیں تھا بلکہ ان کے خیال میں عورت کے اندر موجود داخل ہو جاتا ہے۔ مہوماً بھوت اُس وقت داخل ہو تا جب عورت تہار ہی ہوتی۔ لڑکی کہتی کہ ایک پھیلی تے مجھے کاٹ لیا ہے، ”کب“، ”میلنیوں کی پوچھت، اس بچے کا باپ کون تھا، آگے سے ایک ہی جواب ملتا باپ نہیں تھا کیونکہ لڑکی غیر شادی شدہ محتقہ۔ میں زیادہ سیدھے لفظوں میں پوچھتا کہ جسمانی باپ کون تھا، لیکن میرے سوال کو پھر بھی نہ سمجھا جاتا اور آگے سے ایک ہی جواب ملتا۔ ”ایک بھوت نے اُسے یہ پھر دیا ہے: ”ان جزیرے والوں کا ایک بجیب و غریب عقیدہ تھا کہ اُس عورت میں بھوت جلد کی داخل ہوتا ہے جس کے مردوں کے ساتھ زیادہ

تعلقات ہوں۔ جمل کے خلاف حفاظتی اقدامات کے طور پر یہ لڑکیاں زیادہ بڑی ہوئیں پانی میں نہانے سے اجتناب بر تین جگہ مردوں کے ساتھ تعلقات سے گریز رکھتیں۔ یہ ایک دلچسپ کیا فیکے پریشان کو نیچے میں بڑی سہولت ثابت ہوئی ہو گی۔

میٹنے میں جمل کا سبب جنسی عمل کو قرار دیا جانا تھا لیکن غیر شادی شدہ لڑکیاں اپنی خدا میں کسی شے کی موجودگی کو اس کا سبب قرار دیتیں۔ یہاں تک کہ مرد کے عمل کو سمجھ لینے کے باوجود جنسی تعلقات کی بے قاعدگی کے سبب باپ کا تعین کرنا اُسے معاملہ نہیں تھا۔ نیچتا غیر متمدن زمانے کی ماں اپنے بچے کے والد کے بارے میں زیادہ متھکر رہتی تھیں اُس کی شناخت اُس کا خاوند نہیں تھا بلکہ وہ اپنے باپ، جمال یا جرجے کی ملکیت ہوتی تھی، انہی کے ساتھ وہ رہتی اور اس کا بچہ انہی مرد رہتے رہا جو جانتا تھا، جمالی اور بہن کے درمیان محبت کا تعلق خاوند اور بیوی کے تعلق سے زیادہ مضبوط تھا۔ بہت سارے قبیلوں میں خاوند اپنی ماں کے خاندان اور جرجے میں رہتا اور اپنی بیوی سے صرف خفیہ ملاقاتی کی طرح مل سکتا تھا۔ حتیٰ کہ کلاسیک تہذیب میں بھائی خاوند سے زیادہ پیارا ہوتا تھا۔ اتنا فریضہ کی بیوی نے دادا کے غصب سے اپنے خاوند کی بجائے بھائی کو بچایا تھا۔ اسی لیگن نے اپنے بھائی کے لئے اپنی جان قربانی کر دی تھی۔ یہ تصور کہ آدمی کی بیوی اس کے لئے دنیا کی سب سے پیاری شخصیت ہے۔ نسبتاً زیادہ جدید تصور ہے اور ایسا تصور ہے جو نسل انسانی کے چھوٹے حصے تک محدود ہے۔

غیر متمدن معاشرے میں باپ بچوں کے درمیان تعلق اتنا کم ہوتا تھا کہ زیادہ تر قبیلوں میں میاں بیوی ملیحہ رہتے تھے۔ آسٹریلیا اور نیوگرینلند، افریقہ اور ماہیکر و بنیا آسٹام اور برمیا میں الیوبول، اسکیموز اور سیموزیوں اور زمیں پر آج ہم ادھر اور

ایسے قبیلے مل سکتے ہیں جو میں بظاہر خاندانی زندگی نہیں ہے۔ مرد مادرتوں سے الگ رہتے ہیں اور کبھی کبھی ان کے پاس جاتے ہیں یہاں تک کہ کھانا بھی الگ الگ کھایا جاتا ہے۔ شالی پانچا میں معاشرتی طور پر مرد کا عورت سے ملا جانا مناسب خیل نہیں کیا جاتا خواہ عورت اُس کے بھروس کی ماں ہی نہیں۔ تھوڑی میں خاندانی زندگی سے واقفیت ہی نہیں ہے۔ دو جنسوں کی اس علیحدگی سے مقدس ٹاپ "کاجسون عرب" مردوں میں زیادہ پیدا ہوا جو غیر ممتدن نسلوں میں ہر کبھیں نظر آتا ہے اور عورت کے خلاف اکثر پناہ کا کام دیتا ہے۔ یہ ایک اور نقطہ — اپنے ترہ بیتی نظام میں — پر ہماری جدید محبتوں سے مشابہ ہے۔

خاندان کی سادوہ ترین شکل عورت اور اُس کے پچھے تھے جو بزرگے میں اپنی طالی یا بھائی کے ساتھ رہتی تھی۔ اس قسم کا نظام جاؤروں کے خاندان کا فطری نتیجہ ہوئے غیر ممتدن انسان کی حیاتیاتی جہالت تھی۔ ایک اور مقایلہ ابتدائی "شکل" مادر متعالی شادی تھی۔ اس قسم کی شادی میں خاوند اپنا بزرگہ چھوڑ کر اپنا بیوی کے بزرگے اور خانلنک میں رہنا شروع کر دیتا اور اُس کے ساتھ اُس کے والدین کی خدمت کے لئے محنت مزدوروی کرتا۔ ان معاملات میں شجوہ نسب عورت کی طرف سے بنتا اور وراشت بھی ماں کے ذریعے مستقل ہوتی۔ یہ مادری حق "مادری حکومت" نہیں تھا۔ کیونکہ اس کا مطلب مرد پر عورت کی حکومت نہیں تھا۔ جتنا کرچب عورت کے ذریعے جائیداد مستقل کی جاتی۔ اُس وقت بھی اُس کے اختیارات کم تھے۔ اُسے رشتہ داری تلاش کرنے کے خلاف کے طور پر استھان کیا جاتا جو قدیم لوگوں کی خفتہ یا آڑلوں کی وجہ سے بعصورت دیگر بے نام و نشان ہوتی تھی۔ یہ سچ ہے کہ معاشرے کے کسی بھی نظام میں عورت گھر میں اس کی اہمیت، کھانا تقصیم کرنے اور مرد کی مزدودت — جس سے وہ ان کار کی قوت بھی کم ہے۔

کے سبب خالی اختیار رکھتی ہے۔ یہ بھی سچ ہے کہ بعض اوقات جنوبی افریقیہ کے کچھ تبلیوں میں عورتیں حکمران رہتی ہیں۔ پسیکو کے جذبے میں قبیلے کا سردار اُس قبیلے کی بزرگ عورتوں کے مشورے کے بغیر کوئی بھی بڑا کام نہیں کرتا تھا، اپنے قبیلے میں قبائلی مشاورت میں بیویوں کے بولنے اور رائے دینے کے حق مساوی تھے۔

سینکا انڈنیز میں عورتوں کے پاس بہت اختیارات ہوتے تھے یہاں لہنگ کر وہ قبیلے کی سردار بھی ہو سکتی تھیں۔ لیکن ایسے معاملات بہت کم تھے۔ جنوبی طور پر ایتنا تی معاشروں میں عورت کی حیثیت، خلائق کے قریب قریب تھی۔ اس کی فوتبی مجبوری، ہنسیاروں سے عدم واقفیت، بچے کی تولید، پیدائش اور پرورش میں اس کی حیاتیاتی قوت کا استعمال وغیرہ نے جنس کی اس لڑائی میں اُسے لاچا کر دیا اور سب سے اونچ اور اعلیٰ معاشروں میں اُس کی حیثیت کتر رہی۔ تاہم تمدن کی ترقی کے ساتھ اُس کی حیثیت میں کوئی اضافہ ہوا بلکہ پیر نیکنے کے زمانے میں ان کی حیثیت شمالی امریکی انڈنیز کی عورتوں کے مقابلے میں گھٹ گئی۔ یہ مقام اُس کی علمی اہمیت کے مطابق گھٹتا بڑھتا رہا جبکہ انسانوں کی تہذیب اور اخلاق میں ترقی و تزلیل سے اس میں کوئی خالی فریبہ پڑتا تھا۔

www.KitaboSunnat.com

شکار کے بعد میں وہ شکار کے سوا ہر قسم کا کام کرتی تھی۔ جبکہ مرد شکار کے خطرات اور سختیوں سے نجٹنے کے لئے سارا سال آہام کرتا تھا۔ عورت کثرت سے بچے پیدا کرتی، ان کی پرورش، ہجر کی ویکھ جہاں کرتی، جنگلوں اور کھیتوں سے خدا اکٹھی کرتی، کھانا پکاتی، صفائی کرتی، کپڑے سستی اور جوتے وغیرہ بناتی۔ چنانچہ جب قبید ایک جگہ سے دوسری جگہ ہجرت کرتا تو مرد سارا مالو شکار کے ملاوہ کچھ نہ اٹھتا کہ اسے بیرودنی جعلی کا سامان کرتا ہوتا تھا جبکہ عورت باقی تمام ہجر کا سامان اٹھاتی تھی۔ جنگلی عورتیں نوکروں اور بارہ بارہی کے چالنوں کے طور پر استعمال ہوتی تھیں اگر

وہ مکر زدہ کی کے بیان اور سفر نہ کر سکتیں تو انہیں ان کے حال پر تھوڑا دیا جاتا۔ جب زیریں مرست کے مقامی باشندوں نے سماں سے لدمے ہوئے بیل دیکھنے تو انہوں نے سمجھا کہ یہ سفید ناموں کی بیویاں ہیں۔ طاقت میں فرق — جس کی بناء پر وہ جنسوں میں امتیاز قائم کیا جاتا ہے، اُس زمانے میں نہیں تھا۔ یہ فرق خلق نہیں بلکہ ماہولیاتی ہے۔ اپنی حیاتیاتی غبیوریوں کے باوجود دعوت قدر، پر واشت، طاقت اور ہمت میں مرد کے ہر ابہت حقی کیونکہ ابھی تک وہ زیور، آلاتش کی شے یا جنسی کھلوٹا نہیں کیجی ہاتھی۔ بلکہ وہ ایک مضبوط جانور تھی جو بلیے وقت کے لئے کڑا کام کر سکتی تھی اور صورت پڑنے پر اپنے بچوں، بیلیے یا جسگے کے لئے اپنی زندگی قربان کر سکتی تھی۔ شیپواز کے ایک عارضہ کا کہنا "حکما کہ" عورت کام کے لئے پیدا ہوئی ہے۔ ایک عورت اتنا وزن کھینچ یا اٹھا سکتی ہے جتنا دوسرا اٹھاتے ہے۔ وہ خیسے بناتی، کپڑے تھہکر تی، ان کی صورت کرتی اور رات کے وقت ہمیں گرم رکھتی ہے، ہم ان کے بغیر سفر نہیں کر سکتے۔ وہ بہت کم قیمت پر زیادہ کام کرتی ہیں کیونکہ وہ ہمیشہ پکانے کا کام کرتی رہتی ہیں۔ لہذا کڑے وقت میں صرف انگلیاں چاٹ کر گزارہ کر سکتی ہیں؛"

ابتدائی معاشرے میں معاشی ترقی زیادہ تر مردوں کی بجائے عورت کی بدولت تھی۔ صد یوں تک مرد شکار اور غله بانی کے قدیم طریقوں سے چمارہ جبکہ عورت نے اپنے پٹاؤ کے قریب وجاہ میں زراعت اور ایسے فتوں کو فروغ دیا جو بعد کے زمانے کی اہم ترین صنعتیں بن گئے۔ سوت کا پودا جسے اہل یونان "اولن سے لدا" درخت کہتے قدیم خور تھیں اُس سے دھان کا بناتیں اور سوت کا کپڑا تیار کرتیں۔ یہ عورت ہی تھی جس نے سینا پر دتا، کپڑے بنے چنے، ٹوکری سازی، بیرتن سازی، لکڑا کی کام اور عمارت کی تعمیر شروع کی۔ بہت سارے معاملات میں عورت ہی نے ابتداء میں دلائل و برابین سے مذین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تجارت کو رواج دیا۔ اُس نے گھر کی تزئین کی اور اپنے پالتو جانور بول کی فہرست میں مرد کو عجیب شامل کر لیا اور اُسے سماجی رسمحات اور خوش الطواری کی تربیت دی جو تہذیب کی نصیات بنیاد میں۔

لیکن جیسے جیسے زراعت میں پیداگریاں پیدا ہونا خروع ہوئیں اور اس سے زیادہ فائدہ ہونے لگا ویسے ویسے صفت قوانا (مرد) نے اسے زیادہ سے زیادہ اپنے ماتحت میں لے لیا۔ مولیشیا پالنے سے مرد کو دولت کا نیا ذریعہ طاقت اور قوت ملی۔ زراعت جو نقیباً قدم طاقتوں نمودوں کو بے کیف گھنی تھی بالآخر مردوں نے اُسے تسلیم کر لیا، اس کے ساتھ ہی معاشری زہنیاتی جو ایک مدت تک عورتیں کے پاس تھی وہ اب مردوں کے دائرہ اختیار میں آگئی۔ عورتوں کے سرحداً ہوئے جانور جب میدان میں کام کرنے لگے تو عورتوں کا نعم البدل ثابت ہوئے جواب سبک خود کیست میں کام کرتی تھیں۔ چنانچہ مکتبیوں کا کام بھی مرد کے قبیلے میں آگی رکوال سے ہل کی طرف ترقی سے جسمانی قوت میں بڑھو توڑی آگئی اور مرداں قابل ہو گیا کہ اپنی فوکیت کا دعویٰ کر سکے۔

مولیشیوں اور زمینی پیداوار کے ملکیتی استعمال کی افزائش کے باعث عورت کی بینی ماتحتی کا دوسرا درخواست ہوا کیونکہ مرد اب عورت سے اُس وفاداری کا متعاضی متحا جس کے ذریعے وہ جانیدا اور اپنے بچوں کو منتقل کر سکے۔ بتدریج مرد نے اپنا اختیار منوا الیا، باپ کے اختیار کو تسلیم کر لیا گیا اور جانڈا مرد کے ذریعے منتقل ہوئے لگی۔ ماں کے حق نے باپ کے حق کے سامنے پیر ڈال دی اور پدر بری خذلان جس میں سب سے بزرگ مرد سروار ہوتا، معاشرے کا معاشری قانونی، سیاسی اور اخلاقی یونٹ بن گیا۔ پہلے نشوافی دیتا ہوتے تھے جواب میراث بن گئے تھے اور ان کے ایسے ایسے حرم تھے جن کا لوگ تہنیاً میں غائب دیکھا کرتے تھے۔

پدر سری نظام کی طرف منتقلی خورت کی جیشیت کے لئے تھامن  
تھی۔ تمام اہم پہلوؤں کے اعتبار سے وہ اور اُس کے بچے پہلے تو اس کے باپ اور  
سب سے بڑے بھائی اور بعد میں اُس کے خاوند کی ملکیت بن گئے۔ اُسے شادی کے  
لئے اُس طرح خریدیا جانے لگا جس طرح کسی غلام کو منڈی سے خریدا جاتا تھا۔ جب اس  
کا خاوند مرتا تو وہ جائیداد کے طور پر اُس کے والشوں کے پاس آتی۔ (خیوگیا، نیوگیا)  
سلیمانی جزیرے، قبی، انڈیا وغیرہ میں تو اُسے اپنے خاوند کی محبت کے ساتھ مرتا پڑتا  
تھا یا توقع کی جاتی تھی کہ وہ اگلے بھاگ میں اپنے خاوند کی خدمت کرنے کے لئے  
خود کشی کرے گی۔ اب باپ کو یہ حق حاصل تھا کہ اپنی بیویوں اور بیٹھوں کے ساتھ  
جو چاہے سلوک کرے خواہ انہیں کسی کو ایسے ہی دے دے یا بیچ دے۔ اس پر  
صرف ایسے ہی دوسرا والد علی کی معاشرتی لعن طعن ہوتی تھی۔ پدر سری نظام میں  
مرد کو اختیار تھا کہ وہ گھر سے باہر بھی بنسی روابط بڑھاسکے جبکہ خورت شادی لئے  
پہلے مکمل طور پر اپنی صمدت قائم رکھنے اور بتا دی کے بعد اپنے خاوند کی دفادر  
سپتے ہی پابند تھی۔ یوں دو ہزار سال زندگی پیدا ہو گی۔

اگر خودت کی بھوتی مکوئی جوشکار کے ٹہند میں موجود تھی اور جس میں مادری حق  
کے عین میں کچھ تخفیف ہو گئی تھی۔ اب زیادہ عام اور بے رحاء ہو گئی تھی۔ قریم  
روس میں باپ اپنی بیٹی کی شادی پر اُسے ہلکے سے ایک کوڑا لگاتا اور پھر وہی کوڑا  
دولہا کو پیش کر دیتا جو اس بات کی علامت تھا کہ اُسے مارنے کا حق اب دولہ  
کو حاصل ہو گیا ہے۔ حتیٰ کہ امریکی انڈنیزیر جن میں مادری حق کا زمانہ طویل عرصے تک  
رہا، اپنی خورتوں کے ساتھ سختی سے پیش آتے۔ ان سے خاطر مدارت کر رہا تے اور اگر  
انہیں مکنت کے نام سے پہنچا رہا تے۔ ہر طرف خورت کی زندگی مرد کے مقابلے میں گھٹیا  
بکھر جاتی۔ جب لڑکیاں پیدا ہوتیں تو ایسی خوشی رہنماں جاتی جو لڑکوں کی پیدائش  
محکم دلائل و براہین سے ہر ہفتہ متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے وقت منائی جاتی تھی۔ بعض اوقات مائیں اپنی بچیوں کو پریشانیوں اور مصیبتوں سے بچانے کے لئے خود ہی مادر دیتی تھیں۔ جنی میں خوش سے بیوی کو بیخ دیا جاتا جس سے کوئی قیمت ایک بندوق ہوتی تھی۔ کچھ بچیوں میں مرد اور عورت اٹھنے نہیں سوتے تھے مہادا عورت کی سامس مرد کو کمزور کر دے۔ جنی میں مرد کے لئے باقاعدگی سے مگر میں سوتا مناسب خیال نہیں کیا جاتا تھا۔ نیو گینڈاونیا میں حدت ایک چھپر کے پیچے سوتی جبکہ مرد مگر کے اندر سوتا تھا۔ جنی میں بعض متبروکیں میں کتوں کو تو داخلے کی اہازت تھیں لیکن عورتوں کو تمام متبروکیں سے خارج کر دیا گیا تھا۔ خوبی رسمات سے عورتوں کا ایسا تغایر آج بھی اسلام میں موجود ہے۔ بے شک عورت نے ہمیشہ اُس سماں سے لطف اٹھایا جو دریہ تک کی جانے والی گفتگو سے حاصل ہوتا ہے مگر گودھنکار دیا جاتا یا ایسا اوقات پڑھا جاتا۔ لیکن مجبو عی طور پر مرد آقا تھا اور عورت سے خدا مگر کافر عورتوں کو عذہ میں کی طرح خریدتے جو کہ زندگی بھر کی ای کاذب ریحہ ہوتیں۔ جب کافی تعداد میں بیویاں جمیع ہو جائیں تو وہ باقی زندگی آزادم کرتا جبکہ اُس کی بیویاں اُس کا سارا کام کرتیں۔ قدیم ہندوستان کے بعض قبائل عورت کو پالتو جانوروں کی طرح سور و قی جانیدا کا حصہ سمجھتے تھے۔ تاہمی موسیٰ کے آخری حکم میں اس حالتے میں کوئی واضح امتیاز ہے۔ شیگر و افریقیہ میں عورت اور غلام میں کوئی فرق نہیں تھا، ماسوا یہ کہ وہ معاشری کام کے علاوہ جنسی تکین کا باعث بھی تھیں۔ شادی ملکیت کے قانون اور غلامی کے حقیقے کے طور پر مشروع ہوتی۔

---

چوتھا باب

## تہذیب کے اخلاقی عوامل

کوئی بھی معاشرہ نظم و نسق کے بغیر قائم نہیں رہ سکتا اور نظم و نسق قوانین و  
ضوابط کے بغیر ناممکن ہے۔ ہم اسے تاریخ کا قانون سمجھ سکتے ہیں کہ قوانین کی بہت  
کی طرح رواج و دستور کی قوت معموس طور پر متاخر ہوتی ہے۔ سوچ و فکر کی کثرت کی  
مانند جیلت کی قوت بھی اسی طرح معموس طور پر متاخر ہو سکتی ہے۔ زندگی کے حیلے  
کے لئے کچھ فنا بعلے لازمی ہیں، یہ فنا بعلے مختلف گروہوں میں مختلف ہو سکتے ہیں لیکن  
گروہ کے اندر اسیں ایک جیسا ہونا چاہیے۔ یہ فنا بعلے رسومات، رواج، اخلاقی فنا بعلے  
اور قوانین ہو سکتے ہیں۔

### رسومات

الناس بستاؤ کی وہ شکلیں میں جنہیں لوگوں نے مناسب خیال کیا۔

### رواج

وہ رسومات میں جنہیں آتے والی نسلوں نے آزمائشوں، غلطیوں اور قطع دریہ  
کے بعد قدر ترقی طور پر منتخب کر کے قبول کیا۔

### اخلاقی فنا بعلے

ایسے رواج میں جنہیں گروہ اپنی بہیوں اور ترقی کے لئے لازمی خیال کرتا ہے۔

یہ ممتدان معاشروں میں جب تحریر کی قانون نہیں ہوتا تھا یہ اہم رواج اور

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اخلاقی قوانین انسانی زندگی کے ہر شعبے کی مابطہ بندی کرتے اور معاشرتی نظام لو  
اسنکام و تسلیم دیتے تھے۔ وقت کے تدریجی سحر سے ایسی رسومات سلسلہ نکالے  
کی بدولت فرد کی فطرت خانہ بن جاتی ہیں۔ اگر وہ انہیں توڑتا ہے تو وہ ایک  
خاص قسم کا خوف، یہ چیزیں اور شرم طسوں کرتا ہے۔ یہ اُس صورت یا اخلاقی سوچ  
کی ابتلاء ہے جیسے ٹارون جا قروں اور انسانوں میں موٹہ احتیاز گردانا تھا ہے۔  
اپنی اعلیٰ شکل میں صورت معاشرتی شعور ہے۔ فرد کا گروہ سے متعلق ہونے کا احساس  
ہے جس کے باعث وہ وفا گاری اور اتفاقات جیسے اقدامات کرتا ہے۔ اخلاقیات  
بُری اور بُحیل اور چیزوں کی روکا کا کسی بڑے گروہ کے درمیان تعاون ہے بے شک  
اس تعاون کے بغیر تمذیب نا ممکن ہے۔

## ۲ شادی

ایسی رسوم جو کسی گروہ کے اخلاقی ضوابط کو متشکل کرتی ہیں لیکن پہلا کام ہے جس  
خلافت کے درمیان تعلقات کو یا ضایط بنانا ہے کیونکہ یہ تعلقات ابتری، تشدید،  
اور ممکن تنزل کا ذاتی ذریعہ ہیں۔ اس جنسی ضایط بندی کی بنیادی شکل شادی ہے۔  
جس کی تعریف یوں کی جاسکتی ہے کہ یہ بچوں کی دیکھ بھال کے لئے ایک جوڑے کے  
باہمی ربط کا نام ہے۔ یہ ایک متغیر اور غیر مستقل احتجاد ہے جو اپنی تاریخ کے حدود ان  
تفصیل ہر قابلِ تصور شکل اور تجربے — غیر متمہل و ورد میں جوڑے کی بغیر مل  
کر ہے ہے بچوں کی دیکھ بھال سے لے کر جدید ہبہ میں بچوں کی دیکھ بھال  
کے بغیر مل کر رہتے تک — سے گزرتا ہے۔

ہمارے ہمراں نہ آباؤ اجداد نے اسے ایجاد کیا۔ بعض پرندے بچے پردا کرتے  
والے سا تھیوں کے طور پر ہمیشہ کے لئے یہ زوجی میں رہتے ہیں۔ بن ما نسوں

میں پیدائش کے موسم تک والدین مل کر رہتے ہیں۔ اس میں کئی انسانی خدغنا میں، مادہ کے کسی قسم کے نیز محتاط بستاؤ پر نرخنی کا سلوک کرتا ہے۔ وہی کہ کہنی کہتا ہے کہ "بورنیو کے بن ماں نس خاندانی میں رہتے ہیں، ان، مادہ اور ایک بچہ،" واکڑ سیوج بن مانسوں کے متعلق لکھتا ہے کہ "بورنیو بن ماں نسوں کو نرخنت کے نیچے بیٹھے چھوٹوں کی میافیت اٹھاتے اور گپیں ہاتھتے دیکھا جاسکتا ہے۔ جبکہ ان کے بچے ان کے اردوگر درخوشی سے ایک شاخ سے دوسرا شاخ پر اچھل کو د رہے ہوتے ہیں۔" شادی کا عمل انسان سے زیادہ پر اانا ہے۔

شادی کے بغیر معاشرے بہت کم میں لیکن مستعد محقق ایسے کافی معاشروں کا کھوج لکھا کر اونے دو دفعہ دینے والے جانوروں سے لے کر غیر متعدد انسانوں کی شادیوں میں آزاد مباشرت کے عبوری دور کو متعین کر سکتا ہے۔ فتوانا اور ہوائی میں لوگوں کی اکثریت شادی نہیں کرتی تھی۔ اب یوں بولا آزادی سے اور بلا امتیاز مباشرت کرتے اور ان میں شادی کا تصور نہیں تھا۔ بعض بورنیو کے قبائل بغیر شادی کے مل کر پرندوں سے زیادہ آزاد رہتے تھے اور قدیم روس کے بعض لوگوں میں "مرد عورت کو بغیر امتیاز کے استعمال کرتا تھا۔ چنانچہ کسی عدالت کا کوئی مخصوص خارج نہیں ہوتا تھا" افریقہ کے بونوں میں شادی کا دستور نہیں تھا لیکن "حیوانی جنت کو بغیر کسی بندش کے پورا کرتے" "عورت کے قومیائے جانے" کا یہ غیر متعدد عمل جو غیر متعدد عہد کی زمین اور خدا کی اشتراکیت کے پہلو بہ پہلو چلتا رہا اتنی جلدی ہرگیا کہ اب اس کی کچھ نشانیں بھی باقی نہیں۔ تاہم اس کی کچھ یادیں ہستورہ باقی ہیں۔ فطری انسانوں کا احساس تھا کہ یک نوجنگی وہ مرد کی عورت پر اجارہ داری سمجھتے تھے۔ غیر فطری اور غیر اخلاقی ہے۔ "اختیار و آزادی کے موسمی میلوں میں" (آج بھی حیدری گراس میں کسی حد تک

موجود ہے) عارضی طور پر صنسی پابندیاں ہٹائی جاتی تھیں۔ اس میں کوئی بھی محنت مرد کی درخواست پر شادی سے پہلے اپنے آپ کو اس کے حوالے کر سکتی تھی جیسا کہ باہل میں میٹا کے مندر میں ہوتا تھا۔ بیوی ادھار دینے کی رسم بہت سے یزیر متمدنہ ہمہ ان فوازی کے متابلوں میں لازمی تھی۔ ابتدائی جاگیرداری یورپ میں شب نیاف کے حق کے ذریعے جاگیردار قبیلے کے پڑائے حقوق کی نمائشگی کرتے ہوئے دلبن کے ساتھ پہلی رات بس رکتا۔ اُس کے بعد دو ہاکو شادی کا عمل پورا کرنے کی اجازت دی جاتی۔

تجربی اختلاط کی مختلف قسموں تے تبدیریح بدل امتیاز تعلقات کی جگہ لے لی۔ ملائکا کے اور نگستنائے میں ایک لڑکی قبیلے کے ہر مرد کے ساتھ پچھو دلت کے لئے رہتی، ایک سے دوسرے کی طرف منتقل ہوتی رہتی۔ جب ایک پچھر مکمل ہو جاتا تو پھر نئے سرے سے دوسرا پچھر شروع ہو جاتا۔ ساتیریا کے یا کوقل، جنوبی افریقہ کے بوتو قدول تبتت کے نچلے طبقوں اور دوسرے کئی قبیلوں میں شادی قطعاً جبراںی تھی اور کسی بھی فریق کے ازادے پر بغیر وجوہات پیش کئے ختم کی جا سکتی تھی۔ جنکھیوں میں تعلق کو ختم کرنے کے لئے معمولی اختلاف کافی تھا اور دونوں فریق فوراً نئی جگہ اپنے تعلق استوار کر لیتے تھے۔ سرفراز سس لالہن کے بقول "ابی دمara میں ہر سفہتے بوڑا بدلا جاتا تھا اور بعض اوقات مجھے بغیر تحقیق کئے پڑتے ہیں چلتا تھا کہ کسی خاص وقت میں فلاں عورت کا کون سا خاوند تھا۔" بیلا قبیلے میں "طور توں کالیں دین ہوتا تھا اور وہ اپنی مرمنی سے ایک خاوند کو چھوڑ کر دوسرے کے پاس جا سکتی تھیں۔ نوجوان لڑکیاں ابھی اپنی عمر کا دوسرا عشرہ بھی پورا نہیں کرتی تھیں کہ ان کے چار پانچ نزد خاوند ہوتے تھے۔" ہواں میں شادی کے لئے بوجلفقا استعمال ہوتا ہے اُس کا مطلب ہے کو شش کرنا۔ تہمتی میں ایک صدی قبل پھر کی پیمائشیکی میں کردہ بنا

آزاد مقام۔ اگر پچھ پیدا ہو جاتا تو والدین بغیر معاشرتی لعن طعن کے اُسے مار سکتے تھے یا جوڑا بچے کی پسوردش کے لئے زیادہ پائیڈار اتھلن بناسکتا تھا۔ مرد نے مامت کے فرض کو پورا کرنے کے بدے میں عورت کی مدد کی جاتی بھروسی ہے۔

مار کو پورا وسطی ایشیائی قبیلے کے متعلق جو تیرہوں صدی میں (جواب کیریا ہے) میں رہتا تھا، لکھتا ہے "اگر کوئی شادی شدہ مرد میں دنل کے لئے اپنے گھر سے کہیں دور جاتا ہے تو اُس کی بیوی کو حق حاصل ہے کہ اگر وہ چاہے تو اپنے لئے کوئی اور خاوند منتخب کر لے اسی طرح خاوند کو حق حاصل ہے کہ وہ جہاں قیام کرے وہاں اپنے لئے بیوی منتخب کر لے" شادی اور اخلاقی میں جدید تصورات کرنے قدیم میں۔

لی کورنیو نے شادی کے متعلق کہا ہے کہ "وحشی معاشرے کے دوران ہر ممکن تجربہ آزمایا گیا ہے کئی نسلوں میں اب تکی اس پر عمل ہوتا ہے اور یورپا میں موجود عمومی اخلاقی تصورات کو اس سلسلے میں درا اہمیت نہیں دی جاتی" مسئلہ تجربات کے علاوہ اجتماعی تجربات بھی تھے۔ پچھے معاملات میں "اگر وہی شادیاں" ملتی ہیں جیس کے مطابق ایک گروہ سے تعلق رکھنے والے کئی مرد ایک اور گروہ سے تعلق رکھنے والی کئی عورتوں سے مجموعی طور پر شادی کیں لیتے تو اور یہ دونوں گروہ جنسی اشتراکیت پر عمل کرتے، ہر مرد ہر عورت کے ساتھ رہتا تھا۔ قیصر نے قدیم سلطانیہ میں ایک ایسے ہی رواج کا ذکر کیا ہے کہ اس کی نشانیں ابتدائی بہودیوں اور دوسرا قوموں میں ملتی ہیں۔ جن کے مطابق ایک بھائی کا فرض تھا کہ دوسرے بھائی کی بیوہ سے شادی کرے۔ اس قانون سے اونان بہت تنگ آیا تھا۔

انسان کو غیر ممکن معاشرے کی نیم آناد جنسی مباشرت کو انفرادی خادی میں تبدیل کرنے کی ضرورت کیوں محسوس ہوئی؟ چونکہ فطری انسانوں کی اکثریت میں خادی سے پہلے کے جنسی تعلقات پر پابندیاں عائد نہیں تھیں لہذا خادی کا دستور جسمانی خواہش کی بدولت ظہور میں نہیں آیا۔ کیونکہ خادی اپنی پابندیوں اور نقیاق جنسیلاہوں کے باوصفت جنسی اشتراکیت کی طرح مردوں کی نفسانی خواہشات کی تکمیل نہیں کر سکتی تھی۔ ناہی شروع میں مرد انفرادی طور پر اموریہ خانہداری میں اتنے معنویت منحصر کر اپنے بچوں کی پرورش اُس کی ماں، خاندان اور جرگے کے مقابلے میں زیادہ بہتر طور پر کر سکیں۔ بعض مفہوم معاشری مقامات ایسے ہوں گے جنہوں نے خادی کے ارتقاء میں مدد کی ہوگی۔ (بہیں یاد رکھنا چاہیئے کہ ہم آغاز کے متعلق کتنا کم جانتے ہیں) غالباً یہ مقاصد ملکیت کے بڑھتے ہوئے اور یہ سے جڑے ہوئے ہیں۔

انفرادی خادی مرد کی سنتی علاموں اور اپنی جائیداد کو درسے مردوں کے بچوں کے پاس جانے سے بچانے کی خواہش کے نتیجے میں عمل پذیر ہوئی۔ تعدد ازدواج بعض اوقات چند شوہری (ایک شوہرت کے کئی مرد) کی صورت میں ہائے آٹی شہزادیوں اور تبتت کے بعض قبائل میں یہ رواج پایا جاتا ہے یہ دستور آج بھی ان علاقوں میں دیکھا جا سکتا ہے جہاں مردوں کی نسبت مرد کثرت سے ہوتے ہیں۔ لیکن یہ دستور جلد ہی فاتح مرد کا شکار بن گیا اور کثیر الزواجی۔ ایک مرد کئی بیویاں — عمل میں آٹی۔ قرون وسطی کے امیات پسندوں کا خیال ہے کہ حسینہ نے کثیر الزواجی کو شروع کیا لیکن یہ اسلام سے کچھ سال پہلے کا دستور تھا جو قدیم دنیا میں خادی کا مرد و چور طریقہ تھا۔ اسے عمومی بنانے میں بہت ساری دوڑھات شامل ہیں۔ قدیم معاشرے میں شکار اور جنگ کی وجہ سے مرد کی نندگی

زیادہ پُر تشدید اور پُر خطر ممکنی۔ مردوں کی شرح امورات عورتوں کی نسبت زیادہ ممکنی اس کے نتیجے میں عورتوں کی کثرت اور عورتوں کی اقلیت کے بغیر جزو (کنوارین) میں انتساب تعدد دار ازواج پر جو بور کرتی ممکنی۔ لیکن ایسا تجدُّد ان قبیلوں کے لئے ناقابل برواشت احتاب ہے بلکہ شرح امورات کی تلافی بلکہ شرح پیدائش سے کرتا چاہئے تھے ایسے قبیلے پناہ ممکنی اور لا دلہ عورت سے نفرت کرتے تھے۔ علاوه انہیں مرد تنوڑا پسند تھے۔ انگوٹا کے نیگر و کہتے تھے کہ وہ "ہمیشہ ایک ہی تعالیٰ میں گھانا پسند نہیں کرتے" مزیدہ بکاں مرد بخوان عورتوں کو پسند کرتے جبکہ فرمودن معاشروں میں عورتیں جلد کی بوڑھی ہو جاتی ہیں۔ اکثر عورتیں تعداد دار ازواج کو پسند کرتیں کیونکہ اس کے باعث وہ پچوں کی طویل پیورش اور کثرت سے بچے پیدا کرنے کی زحمت سے بچ جاتیں جبکہ مرد کی نفسانی اور زیادہ بچے پیدا کرنے کی خواہش میں بھی رکاوٹ پیدا نہیں ہوتی تھی۔ بعض اوقات جب پہلی بیوی محنت کر کے تھکن سے چُور ہو جاتی تو اپنے خاوند کے لئے ایک اور بیوی حاصل کرنے میں اس کی مدد کرتی تاکہ اس کا بوجھ بٹ جائے اور اپنا فی بچے خاندان کی پیداواری قوت اور دولت میں اضافہ کر سکیں۔ بچے معاشی اثاثہ تھے اور مرد عورتوں پر سرمایہ کاری کر کے سود کے طور پر ان سے بچے حاصل کرتے تھے۔ پدر بری نظام میں بیویاں اور بچے مرد کے غلام ہوتے تھے۔ یہ تعداد میں جتنے زیادہ ہوتے وہ آتنا ہی امیر ہوتا تھا۔ غریب آدمی ایک بیوی رکھتا لیکن وہ اسے شرمناک صورت حال سمجھتا جس سے ایک دن وہ کثیر الازواج مرد کے باعزت مقام تک پہنچ گا۔ بے شک کثیر الازواجی اس معاشرے کی ازدواجی ضروریات کے عین مطابق ممکن جہاں عورتیں مردوں کے مقابلے میں زیادہ تھیں۔ اس کی اہمیت اصلاحِ اسل کی بھی تھی جو معاصریک ازدواجی سے بہتر تھی۔ جدید معاشرے میں قابل اور ذہین

آدمی زیادہ عمر میں شادی کرتا ہے اور اس کے کم بچے ہوتے ہیں۔ کثیر الازدواجی کے تحت قابل ترین آدمی کی بہترین بیویاں اور زیادہ سے زیادہ بچے ہوتے ہیں۔ چنانچہ کثیر الازدواجی تمام فندری قوموں میں کم محبہ انسانوں کی اکثریت ہے جو کم بچے رہی۔ مشرق میں یہ حال ہی میں تھم ہوتا شروع ہوئی ہے۔ تاہم بعض حالات میں اس کے خلاف عمل کیا۔ زرعی نژادگی کی پرورت علیٰ اور تنشہ میں کم بچے میں ایضاً بعض حالات میں انتہاء سے صادقی ہو گئی۔ ان حالات کے تحت کمی کثیر الازدواجی کو سکھان آہیت کا خاص احتیاد بن گئی۔ لوگوں نے اکثریت سے زیادہ تر ایسیں یہ کثیر الازدواجی پر عمل کیا جس میں زناکاری شامل تھی جبکہ دوسری آہیت یعنی کفاروں نے امراء کی کثیر الازدواجی میں توازن پیدا کر دیا۔ مرد میں حسد اور طورت میں ملکیت کا تصور موہر طور پر اس صورتِ حال میں داخل پوچھ جب جنسِ مختلف تعداد میں پریزوں ہو گئے کیونکہ یہاں طاقتور مرد زیادہ تعداد میں بیویاں نہیں رکھ سکتا تھا بخوبی اس کے کردہ دوسرا مردوں کی حقیقی اور امکانی بیویوں کو حاصل کر کے اپنی بیویوں کو اشتغال دلاتے۔ اس طرح کثیر الازدواجی ایک مشکل معاملہ بن گئی اور چالک ترین مرد ہی اسے قائم رکھ سکے۔ جوں جوں جائیداد پڑھتی گئی اور مرد آنے والی سلوں کے لئے چھوٹے چھوٹے نکروں میں جائیداد تقسیم کرنے سے نفرت کرنے کا تو اُسے غیال آیا کہ ”بڑی بیگم“ اور ”لڑکوں میں احتیاز قائم کرے تاکہ صرف اول الگر کے بچے ہی وہاشت میں حصہ دار ہوں۔ بھارتی نسل تک ایشیا میں شادی کی صرف یہی چیزیں باقی رہ گئی۔ پندتیج بڑی بیگم ہی واحد بیوی ہے گئی۔ لونڈیوں کو علیحدہ اور خفیہ رکھا گیا یا وہ غائب ہو گئی۔ یوپ میں جوں جوں عیسائیت منتظر عام پر آئی جنسی تعلق کی قانونی شکل کے طور پر یک زواجی نے کثیر زواجی کو گھے لے لی۔ لیکن تحریر اور ریاست کی طرح یک زواجی جسی معمولی سے اور تائیع

کا حصہ ہے ناکہ تمدنیب کے آغاز کا۔ جنسی تعلق کی خواہ کوئی صورت ہو شادی تقریباً تمام بیز متمدن قوموں میں فرض تھی۔ بغیر شادی شدہ مرد کی کمیونٹی میں کوئی عزت نہ ہوتی اور اُسے آدھا مرد تعزور کیا جاتا۔ جرگے سے باہر شادی بھی لازمی تھی یعنی مرد سے توقع کی جاتی کہ وہ اپنے جرگے کی بھائی اور جرگے سے بیوی حاصل کرے۔ کیا یہ دستور اس لئے پیدا ہوا کہ بیز متمدن ذہن بچوں پر قریبی شادی سے پیدا ہونے والے بڑے اخوات کے متعلق شکوک کرتا تھا یا اس طرح کئی گروہوں کے درمیان شادیاں سیاسی اتحاد کو مضبوط بناتیں۔ معاشر قی تنظیم کو فرد غدیتیں اور بچگ کے خطرے کو کم کر قی محیں۔ یا دوسرا سے تبییے سے بیوی حاصل کرنے امردانگی کی علامت بن گیا تھا یا یہ کہ قریب سے نظرت پیدا ہوئے اور فاصلہ خیال کو زیادہ دلرباٹی بخشتا ہے۔ ہم اس بارے میں کچھ نہیں بلانتے۔ تاہم غیر متمدن معاشرے میں پابندی ہمگیر تھی۔ الگ چڑھنے، بطلی ہو یہوں اور اہل انکا نے اس کی زبردست خلاف ورزی کی۔ یہ تمام بھائی بہن کی شادی کے حاوی تھے۔ یہ رہمیوں اور جدید قانون میں باقی رہ گئی اور شعوری اور لا شعوری طور پر آج بھی ہمارے روپوں کو ترتیب دیتی ہے۔

مرد دوسرے تبییے سے کیسے بیوی حاصل کرتا تھا؟ جہاں مادر سری تنظیم مضبوط تھی اُسے اکثر اپنی مطلوبہ لڑکی کے جرگے میں جا کر رہنا پڑتا تھا۔ جوں جوں پدر سری نظام ترقی کرتا گیا طالب (مرد) کو اجازت مل گئی کہ لڑکی کے باپ کی کچھ عصر خدمت کرنے کے بعد اپنی بیوی کو اپنے تبییے میں لے جائے۔ یعقوب نے لیخ اور راشیل کے نئے لابان کی خدمت کی۔ بعض اوقات عاشق طاقت کے زور پر معاشرے کو فتح بنادیتا۔ بیوی کو بھاگ لے جائے میں خالدہ بھی تھا اور شان بھی کیونکہ وہ بزرگ فیر کر ایک ستا غلام تھی بلکہ اُس سے نئے غلام پیدا ہوتے جو اس کی خلافی کو پایہ زد بخیز کر محکم دلائل و برابین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دیتے۔ بھگا کر لے جائے والی شادی الگ چوتا فانون میں شامل نہیں تھی لیکن یہ ممکن دوسرے میں اکثر واقع ہوتی تھی۔ شمالی امریکی انڈینز میں عورتوں کو جگ میں مال غنیمت سمجھا جاتا۔ جس کے باعث اکثر ایسا ہوتا کہ بعض قبیلوں میں خاوند اور بیویاں آپس میں اجنبی زبان بولتے تھے۔ روتن اور سریا کے سلیووز گز شہزادی میں کوٹ کھسوٹ کے ذریعے عارمنی شادیاں کرتے تھے۔ اس کی نشانیاں شادی بیاہ کی رسم میں دو ہماکا دہن کو پکڑنے میں ملتی ہیں۔ یہ قبائل کے درمیان لامبا ہی جگ سا منطقی پہلو تھا اور جنس مخالف کے درمیان دائمی جگ سا نقطہ آغاز تھا۔ جس کا واحد تجھر رات کا پچھلا پھر اور بے خواب نیند تھا۔

دولت میں اضافے کے ساتھ اجنبی چرگے میں جا کر والد کی خدمت کرنے یا کوٹ کھسوٹ کی شادی کی وجہ سے ہونے والی لڑائی کے تشدد کا خطرہ مول پیٹے کی نسبت میں حاصل کرنے کے لئے والد کو دولت کا تحفہ دینا نیادہ آسان ہو گیا۔ نتیجہ خرید کی شادی اور والدین کی طے کردہ شادی ابتدائی معاشروں میں قانون بن گیا۔ کچھ مجددی شکل میں بھی نسودار ہوئیں۔ میں تین بیویاں چڑا لیتے تھے لیکن بعد میں لڑکی کے والدین کو ادا ایسی کر کے چوری کو قانونی بنایا گیا۔ شوگریا کے بعض معافی باشندوں میں مرد لڑکی کو بھگا کر لے جاتا اور جب وہ دونوں چھپے ہوتے تو وہ اپنے دوستوں کو لڑکی کے والدین کے ساتھ قیمت خرید پر سودے باز کرنا ہے مقرر کرتا جس آسانی کے ساتھ ان معاشرات میں اخلاقی غصتے کو دولت کے ساتھ دیا جاتا، ایک دلچسپ بات ہے۔ ایک ماورے مال اوپنی آواز نہیں پین کرتے ہوئے اُس نوجوان کو کوئی رہی تھی جو اُس کی بیٹی کو بھگا کر لے گیا تھا۔ یہاں تک کہ اُس نوجوان نے اُسے کمل دے کر چھپ کر دیا۔ اُس نے کہا " مجھے اس کی ہی مذورت تھی۔ میں صرف کمل حاصل کرنے کے لئے شور و عنقا کر رہی تھی یہ عموماً دہن کی قیمت

کہل سے دیا وہ ہوتی تھی۔ ہوٹلسوؤں میں عورت کی قیمت بیل یا گائے تھیں کروڑ میں تین گائے ہو تو ایک بھیر، کافروں میں چھ سے تیس ہو لیشی جن کا اخصار مدھی کے خاندان کی چیزیں پر تھا اور تو گو کے لوگوں میں سولہ ٹالر نقد اور چھوٹا لر کا سامان عدالت کی قیمت تھا۔

پھر متمدن افریقہ میں شروع سے خرید کی شادی کا رواج رہا اور آج بھی چین اور چاپان میں یہ ایک عام دستور ہے۔ اس نے تدبیم ہندوستان، جو دیا اور کو طبیں کی دریافت سے قبل کے مرکزی امریکہ اور پریرو میں قوی غایا۔ آج کے یورپ میں بھی اس کی مثالیں ملتی ہیں۔ یہ پدرسری اور اروں کا فطری ارتقاء ہے۔ باپ بیٹی کا ماکہ ہوتا ہے اور اپنی مرضی سے اُسے جہاں چاہے اور جسے چاہے تھما سکتا ہے اور سنیکو کے انڈنیز اس کا انہیار اس طرح کرتے تھے کہ طالب کو چاہیئے کہ اپنے استعمال کی لڑکی کے لئے اُس کے باپ کو پرورش کا خیچ ادا کرے۔ بعض اوقات نڑکی کو طالبیوں کے سامنے "منائش عروس" میں پیش کیا جاتا۔ چنانچہ سماں یوں میں دہن کو خوب بنانا سوار کرہ گھوڑے پر بُھایا جاتا یا پیدل چلایا جاتا۔ فضاء کو خوب معطر کیا جاتا تاکہ چاہئے والوں کو زیادہ قیمت کے لئے راغب کیا جاسکے۔ خرید کی شادی کے متعلق عورت کے اعتراض کا کوئی روکار ڈ موجود نہیں ہے۔ اس کے بعد عکس انہیں اپنے اور خرچ کی گئی رقم پر بہت غرور ہوتا تھا کہ محبت کے مقابلے میں بد معافش جزو کچھ زندہ کرہ بہت کچھ حاصل کر رہا ہوتا تھا۔ اس کے بعد عکس لڑکی کا والد عموں دو لہا کی ادا کردہ رقم کے بد لے اُسے تحفہ دیتا جو وقت گزرنے کے ساتھ ساتھ دہن کے لئے پیش کی جانے والی رقم کے برابر ہو گی۔ امیر باپ جو اپنی بیٹیوں کی راہ بھوار کرنے کی فکر میں تھے۔ بذریعہ والپی کے ان تحفولوں کو بُھاتے چلے گئے۔ یہاں تک کہ جنہیں کا دستور جل نکلا۔ لڑکی کے باپ کا لڑکی کے لئے خاوند خریدنے کے عمل نے مختتم دلائل و بذایین سے مذین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بیوی خرد نے کے عمل کی بجگہ لے لی۔

شادی کی ان تمام قسموں اور شکلؤں میں روانوی محبت کی نشانی نہیں ملتی بلکہ گایا کے پاؤں قبیلے میں محبت کی شادی کے چند واقعات ملتے ہیں۔ دیگر غیر ممکن قوتوں میں محبت کے واقعات سامنے آتے ہیں (باہمی مژوست کی بجائے باہمی محبت کی شکل میں) لیکن عموماً ان مجبتوں کا شادی کے ساتھ کوئی تعلق نہیں ہوتا تھا۔ سادہ و قتوں میں مردستی محبت، منافع بخش والدیت اور باقاعدہ کھانے کے لئے شادی کرتا تھا۔ یتکر کہتا ہے کہ "یرتیا میں مقامی باشندے قلعی لا تعلقی سے شادی کرتے تھے مرد بیوی حاصل کرنے کے متعلق آنکھ سوچتا ہے جتنا اناج کا جانا توڑتے کے متعلق سوچتا ہے۔ محبت قلعی طور پر موجود ہے، غیر ممکن معاشرے میں شادی سے قابل جنسی تعلقات پکڑتے ہوتے ہیں۔ جنسی عمل میں رکاوٹ نہ ہونے کے سبب جذبات کسر کر کرٹے نہیں ہوتے۔ چنانچہ بیوی کے انتخاب میں شاذ و نادر ہی اثر انداز ہوتے جو اس کی تکمیل میں تاخیر کی عدم موجودگی کی بناء پر بالطفی مایوسی اور تعوراتی جذباتی کا وقت نہیں ملتا جو عموماً فوجوں اور روانوی محبت کا ذریعہ ہوتا ہے۔ ایسی محبت ترقی یافتہ تہذیبوں کا حصہ ہے جہاں اخلاقیات نے خاہیش کی تکمیل کی راہ میں رکاوٹ میں کھڑی کر دی ہیں۔ دولت کی افواش نے کچھ مردوں کو رومانس کے تعیش اور نہائیں کے قابل بنایا ہے اور ہوتیں انہیں یہ تعیش اور رفاقتیں فراہم کر رہے ہیں۔ غیر ممکن لوگ اتنے مغلص ہوتے تھے کہ وہ رومنیک نہیں ہو سکتے تھے۔ اسی وجہ سے ان کے گیتوں میں عشقیہ شاعری نہیں ملتی۔ جب مشتری لیل نے الگونشوائز کی زبان میں باسیں کا ترجمہ کیا تو انہیں مقامی زبان میں "محبت" کا مترادف لفظ نہ ملا۔ ہوشیار شادی کے متعلق ایک دوسرے سے سرد مہری اور لا تعلقی کا برتاؤ کرتے۔ گولڈ کو سٹ پر

"خادوں اور بیوی میں محبت کی جملک ہیک موجودہ تھی" قرآن اسرار میلاد میں بھی ایسا ہی مکمل دلائل و برائین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

تمہارا ایک سینگال بیگرو کے متعلق کہل کہتا ہے، "میں نے بابا سے پوچھا کہ وہ بعض اوقات اپنی بیوی کے ساتھ خوشیاں کیوں نہیں منانا۔ اُس نے جواب دیا کہ اگر وہ ایسا کرے تو وہ انہیں قابو میں نہیں رکھ سکے گا؛ ایک اگر بیوی سے پوچھا گیا کہ وہ شادی کیوں کرنا پڑتا ہے تو اُس نے دیانت داری سے جواب دیا کہ اُسے ایک ایسی حورت کی مزورت ہے جو اُس کے لئے خواراک و پانی ہمیا کرے اور سفر میں اس کا سامان اٹھا کے۔ بوسہ لینا جو اہم کیوں کے لئے ناگزیر ہے یعنی متمدن لوگ اس سے واقع نہیں تھے یا احتیاط سے دیکھتے تھے۔

شاید چاہو روں کے یہاں جنس کا کوئی فلسفہ ہو، لیکن "وہ جسی جنس کے متعلق ہے" قسم کے مابین الطبیعاتی اور اہمیاتی دھرم کوں سے آزاد ہوتا ہے اُس کے یہاں جنس کا کوئی فلسفہ نہیں کیونکہ وہ نہ تو اُس کے متعلق سوچتا ہے اور نہ اس بارے میں خندباقی ہوتا ہے۔ یہ اُس کے لئے اُس کی خواراک کی طرح کامیاب معمول ہے۔ وہ مشایست پسنداز تصورات کا بہانہ نہیں کرتا۔ شادی اُس کے لئے کوئی مقدس شری نہیں اور نہ ہی فضول خرچی کی رسم ہے۔ بلکہ یہ غالباً ایک تاجرانہ سودا ہے۔ اُسے ساتھی کے انتخاب میں چند باتی تصورات کو عملی تصورات کا ماتحت بناتے ہوئے شرم حسوس نہیں ہوتی، بلکہ اُس کے بر عکس معاملے میں شرم حسوس کرتا ہے۔ وہ ہم سے اس دستور کی توجیح طلب کرے گا کہ ایک لمحے کی جنسی خواہش کی تکمیں کے لئے ساری عمر کے لئے ایک مرد اور ایک حورت کو شادی کے بندھن میں کیوں بازٹ دیا جائے۔ یعنی متمدن مرد شادی کو جنسی اجازت نامے کی حیثیت سے نہیں بلکہ معاشری تعاون کے طور پر دیکھتا تھا۔ وہ عورت سے اچھائی اور حسن کی خواہش نہیں کرتا تھا (اگرچہ وہ اُس میں ان خوبیوں کی تعریف کرتا تھا) بلکہ فائدے اور محنت کی توقع رکھتا تھا وہ اُس کے لئے گھائی کا سودا نہیں تھی بلکہ معاشری اثاثہ تھی۔ اگر وہ محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس کے لئے گھانے کا سواد ہوتی تو وحشی، کبھی شادی کرنے کا نہ سوچتا۔ شادی ایک منافع بخش ترکت تھی تاکہ ذاتی نمائش بینی، جس کے خدرا یعنی مرد اور عورت اکیلے کیلئے کام کرنے کی بھاجتے اکٹھے کام کرتے ہوئے نیادہ نوش حال ہوں۔ تہذیب کی تاریخ میں جہاں کہیں عورت شادی میں محاذی اثاثہ رہیں، شادی کے ادارے کو زوال آگی اور بعین اوقات اس کے ساتھ تہذیب کو بھی زوال آگی۔

## ۲ جنسی اخلاقیات

اخلاقیات کا سیمیز سب سے بڑا کام جنسی پا قاعدگی ہے کیونکہ افزائش فوکی جلت نہ صرف شادی کے اندر بلکہ اس سے پہلے اور بعد میں بھی مسائل پیدا کرتی ہے یہ کسی بھائیجے اپنی مدد، خدمت، قانون سے نفرت اور بے راہ روی سے محاذی کا نظام کو درہ بھم پر بھم کر سکتی ہے۔ پہلا سلسلہ شادی سے پہلے کے جنسی تعلقات کا ہے۔ کیا ان پر پابندی عائد ہوئی چاہیئے یا انہیں آزاد ہونا چاہیئے۔ ایام ماہدی کے علاوہ بھی زر کا مادہ کو جنسی عمل کے لئے قبول ذکر تا جانوروں کی دنیا میں جنسی عمل کو سیدھے سامنے طریقے سے لگھنا دیتا ہے۔ ہماری شہوت پسند نوع میں ایسا نہیں ہوتا۔ بیو ماکس کہتا ہے انسان جانور سے اس لحاظ سے مختلف ہے کروہ بغیر بھوک گئے کھاتا، بغیر پیاس کے پانی پیتا اور تمام حواسوں میں جنسی عمل کرتا۔ بیز متمدن لوگوں میں جانوروں کی پابندیوں کی مشاہدہ ملتی ہے لیعنی عورت کے ساتھ ماہواری کے دلوں میں جنسی عمل پر پابندیاں۔ اس بھوکی استثناء کے ساتھ شادی سے قبل جنسی عمل فطری معاشروں میں آزاد از تھا۔ شمالی امریکی انڈنیز میں تو جوان مرد اور عورت میں آزادی سے جنسی عمل کرتے اور ایسے تعلقات ان کی شادی کی نماہ میں رکاوٹ نہ ہوتے۔ نیو گیانا کے پاپوؤں میں انہیانی ابتدائی عمر ہی سے جنسی

زندگی کا آغاز ہو جاتا اور شادی سے قبل آزاد میاثر ت اُن کے یہاں دستور ہے، رسلِ تبریز کے سو بیویوں، فلپائن کے اگردوں، بالائی برما کے مقامی باشندوں، کافروں اور افریقہ کے چھٹکیوں، تا شجرا، یونگنڈا، نیروگیانا، مرے جنماں، انڈامان جنماں، تھتی، پولینیسیا، آسام وغیرہ کے تبلیوں میں قبل از شادی جنسی تعلقات کی آزادی ہے۔

ایسے حالات میں ہمیں غیر مدنکن محاشرے میں عصمت فروشنی کی زیادہ توقع نہیں رکھتی چاہیئے۔ یہ "قدیم ترین پیشہ" متعاب ہے اسے یہ تہذیب کے آغاز، جانیداد کے پیدا ہوتے اور قبل از شادی جنسی تعلقات کی آزادی کے ختم ہوتے کے ساتھ دبجو دیں آیا۔ جہیز یا معبدوں کے لئے رقم اکٹھی کرنے کے لئے مڑکیاں ادھر ادھر کچھ وقت کے لئے اپنے آپ کو بیچھتی ہیں۔ لیکن ایسا وہی ہوتا جہاں مقامی اخلاقی فنا باطلے فضول خرچ والدین کی مدد یا مہموکے دیوتاؤں کی بعینیت پڑھنے کے لئے اس کی اجادت دیتے۔

پاک دامنی (عصمت) ایک جدید تصور ہے۔ غیر مہذب نوجوان لڑکی کو اپنی عصمت کے کھو جاتے کا خوف نہیں بلکہ با بھپن کی شہرت کا فائدہ ہوتا ہے۔ قبل از شادی محل خادند کی تکاش میں رکاوٹ بننے کی بجائے مددگار ثابت ہوتا کیونکہ اس سے بانجھپن کے متعلق سارے شکوک رفع ہو جاتے اور رفع بخش پھوں کی پیدائش یقینی ہو جاتی ہے۔ ملکیت کے تصور سے پہلے زیادہ سادہ تبلیغ کنوارہ پن سے نفت کرتے تھے، کام چیل تبلیغ کے دوہما کو جب یہ پڑتے چلتے کہ اُس کی بیوی شادی سے پہلے جنسی عمل سے نہیں گزری تو وہ غصتے میں آکر لڑکی کی ماں کو گاہیں بکتا کہ اُس نے اپنی بیٹی کی پروشن میں کوتا ہی یہ تھی ہے۔ بہت ساری بچھوں پر دو شیزیگی شادی کی راہ میں رکاوٹ بنتی تھی۔ کیونکہ اس سے خادند کو اُس رکاوٹ کو تور نے کا انداخشوگوار عمل کرنا پڑتا جس کے تحت وہ تبلیغ کے کسی فروکاخون نہیں محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بہا اسکتا تھا۔ بعض اوقات لڑکیاں شادی کے خلاف اس رکاوٹ کو توڑنے کے لئے خود کو کسی اپنی کے آگے پیش کر دیتیں۔ تبت میں مائیں ایسے مردوں کے لئے تردید کرتیں جو ان کی بیٹیوں کے ساتھ نہ ناکرے۔ مالاباری میں لڑکیاں باگیرلز کی منت کرتیں کہ وہ ایسا کریں کیونکہ جب تک وہ کنوواری رہتیں انہیں خاوند نہیں مل سکتا تھا۔ بعض قبیلوں میں دہن خاوند کے پاس جانے سے پہلے خود کو شادی میں شرپک ہمہ انوں کے حوالے کر دیتی۔ دوسرے قبیلوں میں علاوہ کسی شخص کو کہائے پر لیتا تاکہ وہ اُس کی دہن کی دو شیزگی کو ختم کرے۔ فرانس کے بعض قبیلوں میں اعلیٰ اتحداہ پر ایک خاص کارنڈہ اسی کام کے لئے تقریباً

بیجا چاننا تھا۔

وہ کیا اسباب تھے جنہوں نے دو شیزگی کو جرم کی بجائے پاک و امنی بنا دیا اور تمام بڑی تہذیبوں کے اخلاقی مذاہلوں میں یہ ایک اہم عصر بن گئی۔ پہلی یہ تحریکت کا دستور حق۔ شادی سے قبل عصمت مالکانہ احساس کی وسعت تھی جس کے تحت پدر سرگی نظام کامروہ اپنی بیوی اور بیٹیوں کو دیکھتا تھا۔ خرید کی شادی میں جب کنوواری لڑکی اپنی بیٹر کنوواری ہم جنس سے زیادہ قیمت دینے لگی تو دو شیزگی کی اہمیت برداھ گئی۔ اپنے ماہنی کی بدولت کنوواری لڑکی خرید کو اُس ازدواجی و خاداری کا لیقین دلاتی جو مرد کو بہت عزیز تھی۔ اس لئے کہ کبیں ایسا نہ ہو وہ اپنی جائیداد ناجائز بچوں کے لئے چھوڑ جائیں۔

مرد نے یہی پابندیاں اپنے اوپر عائد کرنے کے متعلق کبھی نہیں سوچا۔ کسی بھی معاشرے نے مرد کی قبل از شادی عصمت پر زور نہیں دیا، کسی بھی زبان میں با عصمت مرد کے لئے کوئی لفظ نہیں۔ دو شیزگی کا وصف فہرستیوں کے لئے مخصوص رکھا گیا اور اس فہرست میں ہزار طریقوں سے اُن پر

دیا وہ الگی۔ تو سرگی کسی بیٹھی یا بہن کو جنسی بے قاعدگی کی سزا موت دیتے تھے۔ فو بیا، جب شہ سماں لینڈ وغیرہ کے نگیرہ وہیات خالماز طریقے سے اپنی لڑکیوں کی شرم کا ہول کے ساتھ پھٹے یا تائے لگاتے تاکہ براشرت کو روکا جائے۔ برما اور سیام میں ہمارے بعد تک ایسا ہی رواج رہا جو خلوت نشینی کی متعدد شکلیں پیدا ہوئیں جن کے ذریعے لڑکیوں کو جنسی ترغیب سے باز رکھا گیا۔ نیو بریٹن میں پانچ خطوناک سالوں کے دوران امیر والدین اپنی بیٹھیوں کو قید رکھتے اور بورڈھے نیک لوگ ان کا پہرو دیتے۔ لڑکیوں کو باہر آنے کی اجازت نہ ہوتی۔ عرف ان کے رشتہ دار ان کو مل سکتے تھے۔ بوئیو کے بعض قبائل اپنی غیر شادی شدہ بیٹھیوں کو قید نہایت میں رکھتے مسلمانوں اور ہندوؤں میں پر دے کا رواج ان غیر متمدن رسموں سے عرف ایک قدم آگے کی بات ہے۔ جو اس بات کی نشاندہ ہی کرتا ہے کہ تہذیب اور پربریت میں کتنا قریب پایا جاتا ہے۔

جیا — دو شنیزگی اور پدر سری سوچ کے ساتھ خود اپنی بہت ساری بیٹیے آج بھی ایسے میں جو اپنا جسم دکھانے میں شرم عحسوس نہیں کرتے۔ ان میں کچھ ایسے میں جو کچڑے پہننے میں شرم عحسوس کرتے ہیں۔ جب لوگ سوچون نے اپنے سیاہ فاما میز پالوں سے درخواست کی کہ اُس کی بیوی کی آمد سے پہلے کچھ کچڑے پہن لیں تو سارے افرقعہ میں زبردست ہیچبے اپنی پڑھے۔ بیونڈ اکی لملک نے جب لوگ سوچون کے لئے حد پار لگایا تو وہ تقریباً میں تھی۔ قبیلوں کی ایک تیل آقیلت کسی قسم کی شرم عحسوس کئے بغیر کچھے بندوں جنسی تعلقات کا مظاہرہ کرتی ہے۔ عورت کا یہ احساس کر دے اپنے "ایام" میں رکاوٹ ہے۔ عورت کی جیا ہے۔ جب خرید کی شادی کا آغاز ہوا اور بڑا کی کی دو شنیزگی باپ کے لئے مناجح کا باعث یعنی تو خلوت نشینی اور دو شنیزگی کی بندش نے لڑکی میں عصمت کے تحفظ کا احساس پیدا کیا۔ یہاں جیا بیوی کا احساس ہے جو خرید کی شادی میں اپنے آپ کو مالی طور پر خاوند کا احساس نہ

بگتھی ہے اور ایسے خارجی صیحتی تعلقات سے یا ان رہتی ہے جن سے اُسے کسی طریقہ کا معاوضہ نہیں ملتا۔ اس مرحلے پر بس پہنچنے کا آغاز ہوتا ہے۔ اگر پہلے ہی سے زیارت ش اور تحفظ کے مقاصد پیدا نہیں ہو پکے تھے۔

بہت سارے تبلیوں میں عمر تین مرغ شادی کے بعد بس پہنچتی تھیں جو اس بات کی علامت تھا کہ ان پر فقط ایک مرد کا اختیار ہے۔ غیر متمدن انسان Penguin Isle کے مصنف سے اتفاق نہیں کرتا کہ پوشاک زنا کاری کو شہر دیتی ہے۔ تاہم پاک و امنی کا پوشاک کے ساتھ کوئی لازمی تعلق نظر نہیں آتا بلکہ بعض سیاح بتاتے ہیں کہ افریقہ میں اخلاق بہاس کے معاملے میں عکوس طور پر متغیر ہے۔ یہ بات صاف صاف ظاہر ہے کہ مرد جس بات سے شرم حسوس کرتے ہیں وہ ان کی مقامی بندشوں اور گروہ کی رسوم پر محض ہے۔ مااضی قریب تک چینی خواتین اپنے پاؤں، عربی خواتین چہرہ اور ٹوپیگ خواتین اپنا منزد کر کر شرم حسوس کرتی تھیں۔ لیکن قدیم مصر ایسوں صدی کی ہندوستانی اور بیسویں صدی کی بانی عمر تین اپنی چھائیوں کی عربانی سے شرم حسوس نہیں کرتی تھیں۔

ان سارے شواہد سے ہیں یہ تجھے نہیں نکالنا چاہیئے کہ اخلاق بے معنی شے ہے کیونکہ وہ زمان و مکان کے اعتبار سے بدلتے رہتے ہیں اور یہ کہ تاریخی علم کا مظاہر و کرنے کے لئے اپنے گروہ کی رسوم کو یک دم ترک کر دیں۔ علم بشریات کی کم علمی خطرناک شے ہے۔ ان طول فرانس کی لٹرزیر اندانہ میں کہی ہوئی بات معقول حد تک پڑھ ہے کہ ”اخلاقيات کسی معاشرے کے تھقیبات کا جموعہ ہوتی ہے؛ اور جس طرح یونانی اداکارسنس تے کہا ہے اگر کسی گروہ کی تمام مقدس رسوم کو اکٹھا کیا جائے اور پھر کسی گروہ کے تزدیک تمام عیر اخلاقی رسولوں کو ان میں سے نکال دیا جائے تو کچھ بھی باقی نہیں بچے گا۔ لیکن یہ اخلاقيات کی یہ وقعتی کو ثابت نہیں کرتے۔

یہ صرف بتاتے ہیں کہ معاشرتی نظم و ضبط کو کن مختلف طریقوں سے تیقینی بجا یا گیا ہے۔ معاشرتی نظم و ضبط بہت مزدودی ہے کیونکہ کمیل کمیلنے کے لئے قوانین کا ہونا مزدودی ہے، انسانوں کو معلوم ہونا چاہیئے کہ عام حالات میں ایک دوسرے سے کیا توقعات رکھنی چاہیئیں۔ چنانچہ یہ امر کہ کسی معاشرے کے افراد اس کے اخلاقی ضبط پر کس یگانگت سے عمل کرتے ہیں، اتنا ہیں ابھی ہے جتنا اس خدا پر کے مطلب اپنے قبیلے کے مستور و اخلاق کو اضافی جان کر دلیرانہ طور پر اسے مسترد کر دینا ہماری ذہنی ہنچکی کی نظر انہیں کوئی تسلی ہے جبکہ ایک عشرے بعد ہم سمجھنا شروع کر دیتے ہیں کہ گروپ کے اختلافی خدا پر میں نصابی کتابوں میں پڑھائی جائے والی اخلاقیات سے زیادہ دلنش ہو گی کیونکہ یہ نسل کا تدریجی تحریر ہے۔ جلدی یہ بذریعہ کلکیف دہ احساس پیدا ہوتا ہے کہ پسچ بھاری فہری سے بالا بھی ہو سکتا ہے۔ ایسے ادارے، روایات، رسوم و معمدوں اور قوانین جو کسی معاشرے کا پکلوں، سڑک پر بناتے ہیں، سینکڑوں صدیوں اور اربوں ذہنوں کی سوچ کا کامہ نامہ ہوتے ہیں کسی ذہن کو دس میں سالوں یا ایک زندگی میں اسے سمجھ لینے کی توقع نہیں رکھتی چاہیئے، ہم یہ نتیجہ جذکر لیتے ہیں کہ اخلاقیات اضافی اور ناگزیر ہے۔ چونکہ قدیم اور بنیادی رسوم کسی گروہ کی صدیوں کی غلطیوں اور آدمیشوں کے بعد وجود میں آتے والی اطوار و عادات کے فطری انتخاب کی نمائندگی کرتے ہیں۔ ہمیں امید رکھنی چاہیئے کہ دو شیزی گی اور پاک دائمی میں تاریخی طور پر اضافی ہونے، خریدی کی شادی سے متعلق ہونے اور اعصابی امراض میں عمل و عمل رکھنے کے باوجود سماجی منفعت یا تدریب قاءم ہے۔ پاک دائمی ایک زبردست حکومت ملی ہے جس کے ذریعے اگر لڑکی کے پاس اپنے بیوی کے لئے انتخاب کی گنجائش ہو، وہ اپنے ساتھی کو زیادہ خوز و فکر سے چھٹے اور اُسے شادی سے

پہلے عمدہ غربیاں دکھاتے پر مجبو رہ کرے۔ چنانچہ مرد کی خواہش کے خلاف اُس نے جو رکاوٹیں کھڑی کیں ان سے رومانوی محبت کے جذبات پیدا ہوئے جیسے اُس کی نظریں میں اُس کی قدر و اہمیت بڑھ گئی۔ دو شیزیگی کی تعلیم سے یقیناً متمدن جنسی نندگی کی آسانی اور فطر کا پن ختم ہو گیا۔ لیکن فردی جنسی دروغ اور تبلیغ وقت مادہ بیت کی حوصلہ شکنی کر کے اُس نے معاشری اور جنسی بلوغت کے درمیان فاصلہ کم کر دیا جو تہذیب کی ترقی کے ساتھ خوفناک حد تک بڑھ رہا تھا۔ غالباً اس طریقے سے اُس نے فرد کو جسمانی اور ذہنی طور پر مفہیو طبقایا پھر اس کی تربیت کا مہد بڑھ گیا اور نسل کا درجہ بلند ہو گیا۔

جوں جوں ملکیت کا ادارہ ترقی کرتا گیا زناگاؤ مغیرہ سے گناہ کبیرہ بن گی۔ یقیناً متمدن انسانوں کی نصف تعداد اسے اہمیت نہیں دیتی تھی۔ ملکیت کے آفات کے ساتھ نہ صرف عورت سے مکمل و فا طلب کی گئی بلکہ مرد کا اُس کی طرف مالکانہ رتوہ پیدا ہو گیا۔ یہاں تک کہ وہ جب کسی ہمہان کو ادھار دی جاتی تو اس لئے کہ وہ مکمل طور پر اپنے مرد کی ملکیت ہوتی تھی۔ سنتی کی رسم اس تقدیر کی تکمیل تھی۔ عورت کو اپنے آقا کی دیگر ملکیت کے ساتھ اس کی قبر میں جانا چاہیے۔ پدر سرکی نظام میں زنا چوری کے نمرے میں آتا تھا اور یہ ایک بڑا جرم تھا۔ اس کی سزا سادہ قبیلوں کی یہ تعلقی سے لے کر زمانیہ کی انتراں نکال دیئے تک تھی۔ صد بیول کی سزا کے بعد عورت کی بیوی والی و فادری مکمل طور پر قائم ہو گئی اور اس سے عورت کے دل میں ایک سچا دیانت پیدا ہو گئی۔ بہت سارے ہندوستان قبائل کے فاتحین طور تک کی پاک و امنی سے حیران ہو جاتے۔ بعض مردوں میاں جوں تے اُمیدی ظاہر کی ہے کہ یورپ اور امریکہ کی سورتیں کسی دن زدلوں اور پاپوؤں کی

بیویوں کی ازو حاجی و فاحدہ کے ہم پر ہو سکیں گی۔

پاپوں کے لئے یہ زیادہ آسان تھا کیونکہ بہت سی غیر متمدن قوموں کی طرح ان میں مرد کی طرف سے عورت کو طلاق میں رکاوٹیں نہیں تھیں۔ امریکی انڈینز میں شادیاں چند ہی سالوں تک چلتی تھیں۔ سکول کراتھ کہتا ہے "بُوڑھی اور وہ میانی عمر کے مردوں کی بہت ساری بیویاں تھیں اور ملک بھر میں پھیلے ہوئے پچھے ان سے ناواقف تھے" وہ بورپی لوگوں پر سنتے ہیں کہ وہ ساری عورت کے لئے ایک ہی بیوی رکھتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ تیک رفع نے نہیں عشت کے لئے پیدا کیا ہے اور جب تک ہزار اور طبیعت موافق نہ ہوں وہ اکٹھے نہیں رہ سکتے۔ چھرو کے لوگ سال میں تین یا چار مرتبہ بیویاں پیدلتے تھے، سہوان کے تلامیت پسند اہمیں تین سال تک رکھتے تھے۔

حقیم زرعی زندگی کے ساتھ شادیاں زیادہ پائیدار ہو گیں۔ پلکبری نظام میں مرد عورت کو طلاق دینا معافی طور پر تعصیان وہ سمجھتا تھا۔ کیونکہ اس سے وہ ایک نفع بخش غلام کھود دیتا تھا۔ جب خاندان معاشرے کی پیداواری اکافی ہیں گیا اور زمین کی مشترکہ کاشت کے ذریعے یہ اپنے سائز اور اتصال کے مطابق خوشحال ہو گیا تو یہ بات مغایر خیال کی گئی کہ آخر کی پچھے کی پسروش تک حیاں ہو گئی۔ کا تعلق جاری رہے۔ اس وقت تک نئے روپ انس کے لئے توانائی باقی تر ہیں اور مشترکہ محنت اور تکالیف سے والدین کی زندگیاں ایک ہو گیں۔ شہر کی صفتی زندگی میں اختیار اور اس کے نتیجے میں خاندان کے سائز میں کمی اور معاشری اہمیت سے طلاق دوبارہ عام ہو گئی۔

مہمنا ساری انسانی تاریخ کے دروازے زیادہ بچوں کی خواہش کی چنانچہ ماہماں کو مقدمہ کیا گیا جیکہ عورت نے جو تولید کے عمل سے زیادہ واقفیت رکھتی ہے؛ اس سمعت از ماں ش کے خلاف خفیہ طور پر بخات کری اور زیگی کے بوجھ کو کم کرنے مکمل دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے لئے متعدد و درائع استعمال کئے۔ میز متمدن انسان عموماً آبادی کو روکنے کی پروگرامیں کرتا تھا۔ عام حالات میں بچے سودمند ثابت ہوتے اور مردم اس بیان پر افسوس کا اندازہ کرتا کہ وہ تمام بیٹے نہیں ہو سکتے۔ عورت استھانِ حمل، طفول کشی اور سماں حمل کے طریقے ایجاد کرتی ہے۔ موخر الدیکر متمدن انسان میں بھی واقع ہوتا تھا، یہ بات ہیران کرنے ہے کہ پیدائش کے عمل کو روکنے کے لئے دو حصیں عورت "مہنگی عورت" بھی ہیں ہے۔ بچے کی پیدائش کے بوجھ سے گرین، جوانی کے بعد خال قائم رکھنا، ناجائز بچے کی ماں بننے کی بے عزمی سے بچنا، موڑ سے بچنا وغیرہ۔ زندگی کو کم کرنے کا آسان ترین طریقہ بچے کی شیر خواری کے دو لان مرد کے ساتھ مہا فرشت سے انکار ہے جو کئی سالوں تک جاری رہ سکتا ہے۔ بعض اوقات، جیسا کہ چائی نیز میں ہوتا۔ عورت اس وقت تک دوسرا بچہ پیدا کرنے سے انکار کرتی جب تک پہلا بچہ دس سال کا نہ ہو جاتا۔ نیویریشن میں عورت شادی کے دو یا چار سال بعد تک بچہ پیدا نہیں کرتی تھی۔ برآزیل کے گی کراس قبیلے کی آبادی رفتہ رفتہ کم ہوتی گئی لیکن کہ عورت تین سال کی عمر تک بچہ پیدا نہیں کرتی تھی۔ پاپوؤں میں استھانِ حمل کا بہت رواج تھا۔ عورتیں کہتی تھیں "بچے گرانبار ہوتے ہیں ہم ان سے تنگ ہیں ہم سر جاتی ہیں"۔ بعض ماورے قبیلے حمل روکنے کے لئے جڑی بوٹیاں اور مصنوعی طریقے استعمال کرتے تھے۔

جب استھانِ حمل ناکام ہو گیا، طفول کشی جاری ہو گئی۔ زیادہ تر فطری قومیں بدہیت، بیمار، حراثی بچے یا وہ بچے جن کی ماں پیدائش کے وقت مر جاتی، مارنے کی اجازت دے دیتیں۔ زندہ رہنے کے موجود درائع کے مطابق آبادی کو محدود کرنے کی کوئی بھی وجہ درست ہو سکتی تھی۔ بہت سے قبیلے ایسے چوں کو مار دیتے جن کے متعلق وہ سمجھتے تھے کہ وہ بڑے حالات میں پیدا ہوتے ہیں۔ چنانچہ بونڈل

کے باشندے اے ان تمام بچوں کا لگا گھونٹ دیتے جن کا سر پہلے دنیا میں آتا۔ کام چل  
 ایسے بچوں کو مار دیتے جو طوفانی موسم میں پیدا ہوتے۔ مگا سکر قبیلے کے لوگ مارچ  
 یا اپریل میہر اور جمعہ کے دن یا مہینے کے آخری ہفتے میں پیدا ہونے والے بچوں کو  
 ڈبو دیتے تھے یا زندہ دفن کر دیتے۔ اگر کوئی عورت جڑواں پنج پیدا کرتی تو بعض  
 قبیلوں میں اسے زنا کا خبوت سمجھا جاتا کیونکہ کوئی آدمی بیک وقت دونوں کا باپ  
 نہیں ہو سکتا تھا، پنج ایک یا دونوں پچھے موت کے لھاث اتار دیتے جلتے طفل  
 کشی کا رواج خاص طور پر خانہ بدوشوں میں پایا جاتا تھا جو پہنچے طویل سفر کے  
 دوران بچوں کو مصیبت سمجھتے تھے۔ وکٹوریہ کا بنیگرینگ قبیلہ پیدا ہوتے والے  
 بچوں میں سے بعض کو پیدائش پس مار دیتا۔ پڑا گواں چاکو کے لینگوآسات سال میں  
 ایک پچھے کی اجازت دیتا تھا۔ ایسے پونی آبادی میں کفایت ہر گھر میں ایک لڑکے  
 اور ایک لڑکی کی اجازت سے کرتے اور دوسرے بچوں کو پیدا ہوتے ہیں قتل کر  
 دیتے۔ جہاں تحفظ کے حالات ہوتے یا کوئی خطرہ درپیش ہوتا، بہت سے قبیلے نوکو  
 کا لگا گھونٹ دیتے اور بعض قبیلے انہیں کھا جاتے۔ طفل کشی کا نشانہ زیادہ تر لڑکی  
 بنتی کبھی بھار اسے اذیت دے کر مارا جاتا تاکہ اگلے جنم میں اُس کی روح لڑکے  
 کے جسم میں آئے۔ طفل کشی ظلم اور پھنساوے کے احساس کے بغیر کی جاتی کیونکہ  
 مان نو مورود کی پیدائش کے فوراً بعد جدت محبت محسوس نہیں کرتی۔

اگر پھر کچھ دنوں کے لئے زندہ پچھا جاتا تو وہ طفل کشی سے محفوظ ہو جاتا، بلکہ  
 ہم اس کی بیچارگی اور معصومیت سے والدین کے ول میں محبت پیدا ہو جاتی  
 اور غیر متمن والدین اعلیٰ قوموں کے پچھے کی نسبت اس سے زیادہ محبت کا سلوك  
 کرتے۔ دو دریا یا نرم غذا کی کمی کی بدولت ماں دو سے چار سال تک اور بعض  
 اوقات بارہ سال تک پچھے کو دودھ پلا قی۔ ایک سیاچ نے ایسے لڑکے کا ذکر کیا  
 محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

بے جس نے دودھ چھوڑتے سے پہلے تمباکو نوشی سیکھ لی تھی۔ اکثر ایک لفڑ کا دورے کے ساتھ کھیل کے دوران اپنی ماں کا دودھ پینے چلا جاتا۔ نیگر و ماں کام کے دوران اپنے بچے کو پیچھے سپ لاد لیتی اور بعض اوقات کانہ صون کے اوپر سے چھاتیاں پیچھے ڈال کر بچے کو دودھ پلاتی۔ غیر متمدن نظم و ضبط شفیق مگر تمباہ کن نہیں تھا سبکھی میں بچے کو اپنی حماقت، بد تحریکی یا جاریت کے نتائج بھگتے کے لئے چھوڑ دیا جاتا اس طرح تپنیت جاری رہتی۔ فطری معافشوں میں والدین اور بچل کی محبت بہت فرعی پاچک تھی۔

غیر متمدن قوموں کے بچوں میں خطرہ اور بیماری کا سامنا زیادہ تھا۔ لہذا شرح اموات بھی زیادہ تھی۔ نوجوانی کا عرصہ منقص ہوتا کیونکہ کم عمری میں شادی اور حربی ذمہ داریاں شروع ہو جاتیں اور جلد ہی فرد گروہ کا دفاع کرنے کے بُٹے کاموں میں گم ہو جاتا۔ خوبی میں بچوں کی پروردش اور حرم اہلیں زندہ رکھنے میں خرچ ہو جاتے۔ جب سب سے چھوٹا بچہ پروردش پاتا تو والدین بھی بوڑھے ہو چکے ہوتے۔ چنانچہ خاتمے اور آغاز میں انفرادی زندگی کے لئے کم کجنا لش تھی۔ آزادی کی طرح انزادیت بھی تہذیب کا تعیش ہے۔ تاریخ کے آغاز کے بعد ہیں مردوں اور عورتوں کی بڑی تعداد ہمہ کوک، توکید اور جنگ کے بوجھ سے آزاد ہوتی، چنانچہ فراغت میں پھر اور کارث کے عقیم شونے تخلیق کیئے گئے۔

### III سماجی اخلاقیات

اخلاقی متابلوں کو نئی نسل یک منتقل کرنا بھی والدین کے فراغت کا ایک حصہ ہے۔ کیونکہ بچہ انسان کم اور حیوان زیادہ ہوتا ہے۔ اس میں نسل کی اخلاقی

اور ذہنی دراثت کے ذریعے انسانیت روقدبر و زاداً داخل کی جاتی ہے۔ جیسا تھا طور پر پچھے تہذیب کے لئے زیادہ موزوں نہیں ہوتا کیونکہ اس کی جلبت اسے صرف روانیتی اور فناوی اور حالات کا سامنہ کرنے کے قابل بناتی ہے۔ اس میں ایسے میلانات بھی ہوتے ہیں جو شہر کی تسبیت جملے کے لئے زیادہ موافق ہوتے ہیں۔ ہر باری ایک ہمدردی میں نیکی تھی اور جہد بقدر کے لئے ضروری تھی لیکن جب یہ ان حالات کے گزرنے کے بعد بھی زندہ رہ گئی جنہوں نے اسے ناگزیر بنا یا محتاط تو یہ براہی بن گئی۔ چنانچہ براہی کردار کی کوئی ترقی یا فتوحہ شکل نہیں ہے بلکہ عموماً قدرم اوپر پر اپنے عادات والطواب کی طرف پڑتا ہے۔ اخلاقی صفات کا ایک مقصد یہ بھی ہے کہ ناصابیل یا بندیدیج تغیر پذیر انسانی فطر کے ہیجانات کو معاشرتی زندگی کی متغیر ضرورتوں اور حالات کے مطابق بنائے۔

لایچ، اکتسابیت، بے ایمانی، ظلم اور تشدد جانوروں اور انسانوں کی بہت ساری نسلوں میں بہت مفید عطا ہے ہمارے تمام قوانین، تعلیم، اخلاقیات اور نہایت ختم کر سکے۔ ان میں سے بعض آج بھی موجود ہیں۔ جانور خوب ٹھوٹس کر کھاتا ہے کیونکہ اُسے معلوم نہیں ہوتا کہ اُسے دوبارہ کھاتا کب ملے گا۔ یہ بے لیقنتی لایچ کی نیاد ہے۔ یا قوت ایک دن میں چالیس پونڈ گوشت کھاتے تھے۔ ایسی ہی کہانیاں اسکیمیوں اور آسٹریلیا کے باشندوں کے بارے میں مشہور ہیں۔ معاشری تحفظ اس فطری لایچ کو ختم کرنے کے لئے تہذیب کا بہت جدید کارنامہ ہے۔ کیونکہ یہ اب بھی ناقابل تسلیک اکتسابیت میں نمودار ہوتا ہے۔ جدید پڑھڑا انسان (مردوں اسونا یا دوسرا اشیاء کوئی کر لیتا ہے جو پہنچانی حالات میں غذاء ہیما کرنے کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ پانی کے لئے آتنا لایچ نہیں کیا جاتا تھا کھانے کے لئے کیا جاتا ہے کیونکہ انسانوں کی زیادہ آبادیل پانی کے ارد گرد ہی جیسے ہوئیں۔ ملکیتی رخص اور مشروباتی ہمہ گھم ہیں اس لئے نہیں کہ انسان لایچی سے بلکہ اس لئے کہ اُسے بروڈی لگتی ہے۔ مکتبہ ملکیتی متوں اس لئے متفاہی مفہوم مفہوم مفت اُن لائن مکتبہ

اور وہ گرم ہونا چاہتا ہے ریا وہ پریشان ہوتا ہے اور اپنی پریشانی فراموش کرنا پاہتا ہے یا شاید اس لئے کہ جو پانی اسے میرے ہے وہ پینے کے لئے موزوں نہیں ہے۔

بے ایمانی لاپچ کے مقابلے میں نہیں ہے کیونکہ جمیک جائیداد سے قدیم ہے، سادہ ترین غیر متمدن انسان سب سے زیادہ ایماندار تھے۔ کوئی بُن ہو مٹنا توں کے متعلق لکھتا ہے "ان کے کہے ہوتے انعامات مقدس ہوتے تھے۔ وہ یہ دلپ کی پیے ایمانی اور بے اعتباری کے فتوں کے متعلق نہیں جانتے" جیسے جیسے میں الاقوامی ابلاغ بہتر ہوا سادہ روح ایمانداری خاپ ہو گئی۔ یورپ نے ہو مٹنا توں کو بے ایمانی کا شریعہ فن سکھا دیا۔ معموماً بے ایمانی ہنر نہیں کے ساتھ سراخا تھا ہے کیونکہ تہذیب کے ساتھ موقع شناسی کے خطرات زیادہ ہوتے ہیں۔ چرانے کے لئے اشیاء زیادہ تعداد میں ہوتی ہیں اور تعلیم انسان کو چالاک بنویتی ہے۔ جبکہ غیر متمدن انسان میں جائیداد ترقی کرتی ہے تو محبوث اور چوری اُس کی تربیت میں شامل ہو جاتی ہے۔

تشدد کے برابر میں لاپچ جتنے ہی پڑاتے ہیں۔ مغلزار میں اور ہیوی کے لئے جدوجہد نے ہر قتل میں زمین کو خون سے سیراب کیا اور تہذیب کی ملتون روشنی کے لئے تاریک پس منظر فراہم کیا۔ غیر متمدن انسان ظلم کرنے پر غیور تھا کیونکہ اُسے ذندگی نے یہی سکھایا تھا کہ اُس کے پاس ہر وقت ہتھیار ہو اور اس کا دل قتل و خارست کے لئے تیار رہنا چاہیئے۔ بغیر تاریخ کا تاریک ترین حصہ غیر متمدن تاذیت اور اس سرخوشی کی کہانی ہے جو غیر متمدن مر اور عورتی میں اُس تکلیف و اذیت سے حاصل کرتے تھے۔ یہ ظلم زیادہ تر جگ سے متعلق رکھتا تھا جبکہ تمیلے کے اندر رخادیات وال طوارکم خون آشام ہے۔ غیر متمدن انسان اپنے تمیلے کے افراد جتنی کہ غلاموں کے ساتھ شفقت سے پیش آتا تھا۔ لیکن چونکہ انسان کو جگ میں شدید قتل و خارست کرنی ہوتی تھی۔ لہذا انہوں نے امن کے وقت بھی قتل کرنے سکریا۔

کیونکہ کئی غیر متمدن ذہنوں میں باہم مذاکرات سے تنازع حل نہ ہوتا جب تک تنازع  
فریقین میں سے ایک مردہ جاتا۔ بہت سارے قبیلوں میں ایک جرگے کے دورے  
فرد کا قتل اتنا پریشان گن نہیں ہوتا تھا جتنا یہ ہمارے عہد میں ہے۔ ابل قیوچی قائل  
کو یہ زاد دیتے کہ اُسے قبیلے کی حدود سے باہر نکال دیتے جب تک کہ اُس کے ساتھی اُس  
کا جرم نہ بھول جاتے اُسے قبیلے میں داخل ہونے کی اجازت نہ ہوتی۔ کافر قاتل کو ملید  
خیال کرتے اور مطابیہ کرتے کہ اُسے اپنا چہرہ تارکوں سے کالا کرنا چاہیئے۔ لیکن اگر  
کچھ دیر بعد وہ اپنے آپ کو صاف کر لیتا اور چہرے کا رنگ براؤن کر لیتا تو اُسے  
دوبارہ سماج میں جگہ مل جاتی۔ ہمارے اپنے عہد کی طرح فیوٹاتا کے وحشی قاتل کو ہیرد  
کی حیثیت سے دیکھتے تھے، متعدد قبیلوں میں کوئی عورت اُس وقت تک کسی مرد  
سے شادی نہیں کرتی تھی جب تک اُس نے جائز یا ناجائز طریقے سے کسی شخص کو  
قتل نہ کیا ہو۔ چنانچہ سرکاشکار کرنے کا دستور آج بھی فلپائن میں موجود ہے۔ وہ  
ڈیک جو ایسے شکار میں سب سے نبیادہ سر اُتار لاتا وہ اپنے گاؤں کی کسی بھی  
روکی کو منتخب کر کے شدی کر سکتا تھا۔ وہ اس کی نظر عنایت کی طلب کار  
تحییں کیونکہ اس کے لیے یہ احساس کار فرماتھا کہ اُس کے ذریعے وہ بہادر  
اور سرد مار قسم کے بچوں کی ماں بن سکیں گی۔

جہاں خدا مہنگی ہوتی ہے وہاں زندگی سستی ہوتی ہے۔ اسکیمودوں کے  
بیٹے بس اور ناکارہ ہونے پر اپنے والدین کو جان سے مار ڈالتے انہیں  
قتل کرنے میں ناکامی اولاد کے فرائض میں کوتا ہی تھعور کی جاتی۔ جتن کہ  
غیر متمدن انسان کو اپنی زندگی بہت سستی لکھی کیونکہ وہ خود کو برصغیر  
قتل کر دیتا۔ جس کا مقابلہ صرف جاپانیوں نے کی۔ اگر ایک مظلوم شخص  
خود کشی کرتا یا خود کو تعصیان پہنچاتا تو نظام کو یا تو اُس کی نقل کرنی ہوتی ہے  
محکم دلائل و بڑائیں سے مزین متنوع و گفتوں موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

یا اسے قبیلے سے نکال دیا جاتا۔ خود کشی کے لئے کوئی بھی وجہ کافی ہو سکتی ہے۔ بعض شمالی امریکی انڈین خواتین اپنے مردوں کے بڑا علاج بننے پر خود کشی کرتی تھیں اور ترس پر باندھ جزیرے کے ایک نوجوان نے محض اس لئے خود کشی کر لی کہ اس کی بیوی نے اس کا سارا تمباکو پی لیا تھا۔

لایچ کو کفایت شماری، تشدد کو استدلال، قتل کو قانونی چارہ جریٰ اور خود کشی کو نلسنی میں تبدیل کرنا تہذیب کے مقاصد کا حصہ رہا ہے۔ جب طاقت ور نے مکر و رکو قانونی طریقے سے کھانا شروع کیا تو ایک لحاظ سے یہ بہت بڑی ترقی تھی۔ کوئی بھی معاشرہ اس صورت میں قائم نہیں رہ سکتا اگر وہ اپنے لوگوں کو ایک دوسرے کے ساتھ اُسی سلوک کی اجازت دے دے جو وہ دوسرے گروہوں کے ساتھ کرنے کی اجازت دیتا ہے۔ خارجی مقابلے کے لئے داخلی تعاون پہلا قانون ہے۔ جمہریتقاء امن اور باہمی پر خدمتیں ہو جاتی بلکہ گروہ کو مستقل کی جاتی ہے۔ دوسرے حالات کے ساتھ ساتھ گروہوں میں گروہوں سے مقابلہ کرنے کی امہیت متعدد ہونے کی الفراودی افسر خاندنی ایڈیت کے تناسب ہوگی۔ چنانچہ ہر معاشرہ ایک اخلاقی ضابطہ سمجھاتا ہے اور فرد کے اندر معاشرتی مزاج پیدا کرتا ہے جو نہ گی کی فطری بھگ کو دباتا ہے۔ ان خوبیوں یا عادات کو جو معاشرے کے لئے فائدہ مند ہوتی ہیں اچھائیں کہہ کر فرد کی حوصلہ افزائی کرتا ہے۔ جبکہ ان کے بر عکس عادات کو برائیاں کہہ کر ان کی حوصلہ شکنی کرتا ہے۔ اس طرح فرد خارجی اعتبار سے معاشرتی انسان اور جانور شہری بین جاتا ہے۔

جدید انسان کی نسبت اوسی کی روح میں معاشرتی جدید بات پیدا کرنا متعاقبتاً آسان تھا۔ جدید حیات سے اشتراکیت کا ظہور ہوا جب کمکتی

کی جدوجہد نے انفرادیت کی راہ پھوار کی۔ غالباً یہ متمدن انسان ہم عمر انسان کے مقابلے میں اپنے ساتھیوں کی مدد کے لئے زیادہ آمادہ رہتا تھا، اس میں سماجی یا کارگفت زیادہ پیدا ہوئی کیونکہ اسے زیادہ خطرات کا سامنا تھا اور اس کے اپنے گروہ کے ساتھ نیادہ مفادات والستہ تھے۔ اُس کے پاس ملکیت کم تھی جو اُسے دوسرے ساتھیوں سے جدا کرتی۔ فطری انسان زور آور اور لاچی تھا، لیکن وہ ہر بیان اور فیاض بھی تھا۔ اجنہیوں کے ساتھ شرکت پر اور مہماں کو تحفے دینے میں خوش عسوں کرتا۔ یہاں تک کہ سکول کا طالب علم بھی جانتا ہے کہ بہت سے یہ متمدن قبیلوں میں ہمہن افواز کی اس انتہا پر تھی کہ میربان اپنے ہمہن کو بیوی کیا بیٹی پیش کر دیتا تھا۔ ایسی پیش کش کو ٹھکرانا نہ صرف میربان بلکہ اس عورت کی بھی بہن شمار ہوتی۔ مشتریوں کو ایسے ہی خوشگوار حالات کا سامنا کرنا پڑتا تھا۔ عورت کو مسترد کرنے کا عمل اس انداز سے متین ہوتا تھا جس کے مطابق ہمہن سوپنی گئی ذمہ داری سے جدہ بلکہ ہوتا تھا۔ غیر متمدن انسان چیزیں حسد کے ساتھ نہیں بلکہ ملکیت کے تصور کے ساتھ جتنا تھا۔ اُسے یہ بات پر ایشان پیش کرتی تھی کہ اُس کے پاس آنے سے پہلے اس کی بیوی کے دوسرے کے ساتھ کس قسم کے تعلقات تھے یا ب وہ اس کے ہمہن کے پاس سوٹی ہوئی ہے وہ اس کا ماکھ تھا کہ عاشق۔ اُسے جو چیز پر ایشان کرتی تھی وہ یہ تھی کہ وہ اس کی مرضی کے بغیر یا اپنی مرضی سے کسی اور انسان کے پاس نہیں رہ سکتی تھی۔ بعض افریقی خادم اجنہیوں کو کچھ رقم یا اشتیاء کے بد لے اپنی بیویاں اوصارہ دے دیتے۔

تواضع کے اصول قدیم انسانوں میں بھی اتنے ہی بیچدیو تھے جتنے ترقی یافہ انسانوں میں۔ ہر گروہ کے سلام اور اوداعی طریقے تھے۔ دو افراد ایک دوسرے سے

ملتے ہوئے اپس میں ناگ رکھتے، ایک دوسرے کو سو بگھتے یا ایک دوسرے کو فری سے کاٹتے ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ وہ کبھی چوڑا نہیں کرتے تھے۔ بعض گنوواہ قبیلے جدید انسان کے مقابلے میں زیادہ شاستہ تھے۔ بتایا گیا ہے کہ کھوپڑیوں کا شکار کرنے والے ڈیاک اپنی خانگی زندگی میں نہایت شریف اور پُرانے تھے۔ اسی طرح وسطی امریک کے انہیں سفید فاموں کی اوپھی لکھکو اور اکھڑ رویے کو بڑی تربیت اور یزیر متمدن پھر کی نشانیں سمجھتے تھے۔

تقریباً تمام گروہ دوسرے گروہ کو خود سے گھٹایا خیال کرتے۔ امریکی انہیں خود کو منتخب انسان سمجھتے جنہیں عظیم روح نے نسل انسانی کی سر بندی کے لئے پیدا کیا تھا۔ ایک ہندوستانی قبیلہ خود کو "لا شریک انسان" سمجھتا تھا۔ ایک اور قبیلہ خود کو "انسانوں کے انسان" سمجھتا تھا۔ کیرب کہتے "صرف ہم انسان ہیں" رائی میں کا لیکن تھا کہ اہل یورپ گرین لینڈ میں عادات و اطوار اور اچھائیاں سیکھنے آئے ہیں۔ نیچھا یزیر متمدن انسان کو کبھی احساس نہیں ہوا کہ دوسرے قبیلوں کے مختلف بھی وہ اخلاقی پابندیاں حاصل کر دے جو وہ اپنے قبیلے کے متعلق روا رکھتا تھا۔ وہ اسے اخلاق کا وظیفہ سمجھتا تھا کہ دوسرے گروہوں کے خلاف اپنے گروہ کو قوت اور اتحاد ہمیا کے۔ احکام اور رکاوٹوں کا اخلاق صرف اُس کے اپنے قبیلے پر ہوتا تھا۔ دوسرے قبیلوں کے ساتھ، اگر وہ اس کے مہمان نہ ہوں، وہ جہاں تک چاہتا جا سکتا تھا۔

تاریخ میں اخلاقی ترقی اخلاقی ضابطوں کی اصلاح سے زیادہ اس علاقے کی توسعے پر منحصر ہے۔ جس میں اس کا اخلاق ہوتا ہے۔ جدید انسان کی اخلاقیات لازمی طور پر یزیر متمدن انسان سے اعلیٰ نہیں۔ اگرچہ دو ضابطوں کے گروہ اپنے مومنوں، عمل اور پیشے میں ایک دوسرے سے خاصے مختلف

ہو سکتے ہیں، لیکن جدید اخلاق کو عام حالت میں پہنچ کی نسبت زیادہ انسانوں تک وسعت دی جاسکتی ہے۔ جوں جوں قبلیے زیادہ بڑی وحدت — ریاست میں اکٹھے ہوتے گئے اخلاقیات قبائلی حد بندیوں سے باہر نکل گئی اور جوں جوں ذرائع ابلاغ اور مشترکہ خطرے سے ریاستیں متحرک ہوئیں تو اخلاق سرحدوں سے باہر نکلا اور بعض افراد اپنے احکام کا اطلاق تمام یورپیوں، تمام سفیر فاموں اور آخر کار تمام انسانوں پر کرنے لگے۔ غالباً ہر دور میں تصورت پسند رہے ہیں جو اپنے ہمسایوں کی طرح تمام انسانوں سے محبت کرنے کے خواہشمند ہیں اور شاید ہر نسل میں وہ قومیت پسند کی اور جنگ کے وشت میں گونجنے والی غیر موثر آوازیں ہیں۔ لیکن شاید ایسے انسانوں کی تعداد نسبتاً بڑھ گئی ہے۔ موقع پرستی میں اخلاق روانہیں رکھا جاتا لیکن یہنِ الاقرائی تجارت میں الیسا ہوتا ہے کیونکہ ایسی تجارت پابندی، مقابلے اور اعتماد کے بغیر ناممکن ہے۔ تجارتِ قدائق سے شروع ہوئی اور اخلاقیات کے سہارے اپنے نقطہ عروج پر پہنچی۔

بہت کم معاشروں نے اپنے اخلاقی مقابلے کی بنیاد معاشی اور سماں افادے پر رکھی۔ کیونکہ فرد کو فطرت کی طرف سے ایسا مزاج نہیں ملا کہ اپنی شخصی دلچسپیاں گروہ کے مقادات کے ماتحت کر دے یا پر لیثان کوں مقابلوں کی پابندی کرے جن کے نقاو کے لئے عُوس ذرائع نہ ہوں۔ معاشی محرکات کو انفرادی فرکات کے مقابلے میں مصنبوط کرتے کے لئے ایک یغمری نگہبان کو مقرر کر کے معاشروں نے مدھب کو ایجاد نہیں کیا بلکہ اس کا استعمال کیا ہے۔ انہیں سو سال پہلے قدیم زمانے کے ماہر جغرافیہ دان نے اس موضوع پر بہت اعلیٰ خیالات پیش کیئے۔

”خورتوں کے بھرم اور آزاد جنیت پسندگر فہ سے نہنٹنے کے لئے ایک فلسفی اپنیں عقش دلیل کے ذریعے احترام، تقویٰ اور اعتقاد کا درمیں نہیں دے سکتا۔ اس کے لئے مذہبی خوف کی ضرورت ہے جو دیوبھالا اور محاذات کے بغیر پیدا نہیں ہو سکتا۔ بھلی کی کڑاک، ترشول، ملیتے، سانپ، سوٹا، نیزے دیوتاؤں کے ہتھیار — سب دیوبھالا ہے اور ساری قدیم الہیات اس سے بھری پڑی ہے، لیکن ریاستوں کے قائم کرنے والوں نے سادہ ذہنوں کو مرعوب کرتے کے لئے ان تمام چیزوں کی اجازت دی۔ دیوبھالا کی خاصیت لوگوں کو مرعوب کرنا ہے اور زندگی کے معاشرتی اور عالمگی نظام اور حقیقت واقعات کی تاریخ میں اس کا حصہ ہے۔ قدیم لوگ ایسے ہیں پھوں کی تعلیم کرتے اور ٹری ٹری تک اس کا اطلاق کرتے تھے وہ سمجھتے کہ شاعری کے ذریعے زندگی کے ہر حصے کی اطمینان بخش تنظیم کر سکتے تھے۔ لیکن ایک بھے عرصے کے بعد اب تاریخ کے متعلق تحریر اور موجودہ فلسفہ سامنے آیا ہے تاہم فلسفہ خواص کے لئے ہے اور شاعری زیادہ لوگوں کے لئے مفید ہے۔“

چنانچہ اخلاقیات پر جلد ہی مذہب کی مہر لگ جاتی ہے کیونکہ مذہب سو اگل اور مافوقی الغلط عناصر ایسا اثر ڈالتے ہیں۔ جو تجویں اور ملکویتی طور پر نہیں ہو سکتا۔ انسان پر سائنس کی نسبت تختیل کی حکماں ایساں ہے۔ لیکن کیا یہ اخلاقی افادیت مذہب کا نقطہ نظر ہے۔

## ۴ فہرست

### غیر محدثان محدثین

اگر مذہب کی تعریف یوں کی جاتے کہ یہ مافق الغطرتی قوتوں کی عبادت کا حام ہے تو ہمیں فولاد پرست لگے گا کہ بعض لوگوں کا کوئی مذہب نہیں ہوتا۔ افریقی بلونوں کے بعض قبائل کا کوئی عقیدہ یا مذہبی رسم نہیں تھا، تاہی ان کا کوئی ٹوٹم تھا اور تاہی دیوتا۔ وہ اپنے مردوں کو بغیر رسم کے دفن کرتے اور ان پر مزید توجہ نہیں دیتے تھے۔ ان میں اسلام بھی کم تھے۔ یہ تمام معلومات سیاحوں کی فراہم کردہ ہیں۔ بکیروں کے مختلف صرف بد دیوتاؤں کو تسلیم کرتے تھے۔ لیکن انہیں خوش کرنے کی کوشش نہیں کرتے تھے کیونکہ اس کا کوئی نامہ نہیں تھا۔ سیلیوں کے ڈیڑھا دیوتاؤں اور لافانی روہوں کو تسلیم کرتے تھے لیکن وہ بُرادت یا قربانی بیش نہیں کرتے تھے۔ جب ان سے خلاۓ متعلق پوچھا جاتا تو وہ جدید نسلی لی طرح پریشان ہو کر پوچھتے: کیا وہ کسی چنان پر ہے؟ کسی پہاڑ پر؟ کسی درخت پر؟ میں نے کبھی کبھی کسی خدا کو نہیں دیکھا ہے؟ شماں امریکی اندیزیز میں خدا کا تصور تو ملتا ہے لیکن وہ اس کی عبادت نہیں کرتے تھے، ایکپورس کی مانند وہ اسے اتنا دور سمجھتے تھے کہ اس کا ان کے معاملات نے کوئی تعلق نہیں تھا۔ ایسی آپ ان اندیز کسی مالیح الطیباتِ حقائق کو کفیوں شش کے پیچے میں جھوٹک دیتے۔ ہمارے مادوں تائیں اور ان کے دادوں ناولوں نے صرف زمینی معاملات کے متعلق سوچا، وہ صرف اس بات کے نئے منکر تھے کہ ہمارے زمینی پر گھاس اُنگے اور ان کے

گھوڑوں کو پانی ملے، انہیں کبھی یہ پریشانی لاحق نہیں ہوتی تھی کہ آسمانوں پر کیا ہو رہا ہے اور ستاروں کا خالق و حاکم کون ہے۔ اسکی موؤں سے جب پوچھا جائے کہ زمین و آسمان کس نے بنائے ہیں تو وہ ہمیشہ جواب دیتے ہیں "ہمیں نہیں معلوم" ایک نر ووہ سے پوچھا گیا کہ تم سورج کو طلوع اور غروب ہوتے اور درختوں کو آنکتے دیکھتے ہو، تم جانتے ہو کہ کس نے انہیں بنایا اور ان کا خالق کون ہے؟ وہ سادگی سے جواب دیتا۔ نہیں ہم انہیں دیکھتے ہیں لیکن یہ نہیں بتا سکتے کہ وہ کیسے وجود میں آئے۔ ہم فرض کرتے ہیں کہ وہ خود تجد و وجود میں آئے۔"

ایسے معاملات بہت کم ہیں اور مذہب کی آنفیت کا پہلا عقیدہ زیادہ درست ہے۔ ایک نلسونی کے لئے یہ تاریخ اور نفیت کے بڑے حقائق میں سے ایک ہے کیونکہ وہ محض یہ جانے پر ہی اکتفا نہیں کرتا کہ مذاہب میں یہ معنی ہائی ہیں بلکہ اس کی وجہ پر ایک باعثِ عہدِ قدریم کے مسائل اور عقیدے کی ثابت قدمی ہے۔  
شلِ السافی کی پارسائی کے درائع کا ہیں،

www.KitaboSunnat.com

## ۲۔ مذہب کے مآخذ

لکریشن کے خیال میں خوف — دیوتاؤں کا اولین مرشیحہ تھا۔ خوف —  
ناص طور پر موت کا خوف، بغیر متمدن زندگی ہزاروں خطرات سے پُر تھی اور کم ہی فطری موت کا سامنا ہوتا تھا۔ بڑھاپے سے پہلے ہی تشدد دیا کوئی عجیب و غریب بیماری انسانوں کی اکثریت کو کھا جاتی تھی۔ چنانچہ قدیرمِ انسان کو اس بات پر یقین نہیں تھا کہ موت فطری چیز ہے وہ اسے ما فوق الفطرت مگاشتوں کا کیا دھرا سمجھتا تھا۔ شیوبُٹن کے باشندوں کی دیو مالا کے مطابق انسان کو دیوتاؤں کی غلطی کی وجہ سے موت آتی تھی۔ اچھے دیوتا کی بینانے اپنے احمد مجھائی کو روکا کو

بنا یا۔ انسانوں کے پاس جاؤ اور انہیں بتاؤ کہ اپنی کھال میں اُتارہ لیں۔ اس طرح وہ موت سے بچ جائیں گے۔ میکن سانپوں سے کہو کہ انہیں اب مرنایا ہے گا؛ کو رو دو انے پیغام غلط پہنچائے۔ اس نے لاقانیت کا راز سانپوں کو دے دیا جیکہ موت انسانوں کو۔ بہت سارے تبلیغیہ سمجھتے تھے کہ موت کھال کے ٹکڑے جانے کی وجہ سے آتی ہے اور اگر انسان اپنی کھال تبدیل کر سکے تو وہ کبھی نہیں مرے گا۔

موت کا خوف، الغاثی واقعات اور ناقابل قسم معاملات پر حیرانی، الہی مدد کی امید اور اچھی تسبیح کے لئے تشكیر یعنی مذہبی عقیدے کو پیدا کی۔ حیرانی اور تحبس یعنی خوسوس اور خوابوں میں موجود ہوتے تھے۔ جیکہ انسان اور نمیں پر پُر امراء آسمانی و جہادیہ کا اثر تھا، غیر ممتنع انسان خوابوں میں نظر آنے والی دہمی صورتیں پر حیران رہ جاتا اور جب اپنے خوابوں میں ان انسانوں کو دیکھتا جہیں وہ جانتا تھا کہ مر جائے یہیں تو وہ خوفزدہ ہو جاتا۔ وہ مروفوں کو زمین میں دفن کرتا تاکہ والیں نہ کسیں۔ وہ لاش کے ساختہ اُس کا سامان اور خود اک بھی دفن کر دیتا بادا وہ اس کی تلاش میں والپس آتے اور اس سے بُرا معلم کہہ بعض اوقات جس گھر میں موت واقع ہوتی اُسے لاش کے لئے چھوڑ دیا جاتا اور اپنے لئے کوئی اوندھاتے پناہ ڈھونڈ لی جاتی۔ بعض مقامات پر لاش کو دروازے سے نہ لے جایا جاتا بلکہ دیوار میں سوراخ بناتا کہ اُس میں سے لاش نکالی جاتی اور تیزی سے گھر کے تین چکر لگاتے جاتے تاکہ لاش گھر میں داخل ہونے کا راستہ مجبول جائے اور دوبارہ کبھی گھر کا چکر نہ لگائے۔ ایسے تجربات نے ابتدائی انسان کو یقین دلادیا کہ ہر نہندہ چیز کی روایا پوشیدہ نہندگی ہوتی ہے جو حیم سے بیماری، نمیدری یا موت کی صورت میں الگ کی جا سکتی ہے۔ ہندوستان کے قدیم اپنے شروی میں یہ بات لکھی ہے "کسی انسان کو اوپنجی آواز دے کر نہ جگاؤ اگر کیونکہ اگر روح والیں حیم میں راستہ محمد دلالی و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

نہ پا سکی تو معاملہ مشکل سے حل ہو گا۔ نہ صرف انسان بلکہ تمام پیر دوں کی روح ہوتی ہے۔ خارجی دنیا بے حصہ یا مردہ نہیں تھی یہ بہت نزدہ تھی۔ قدمیم فلسفے کے مطابق اگر ایسا نہ ہوتا تو فطرت تقابلی تو تبیح واقعات سے پُر ہوتی مثلاً سورج کی حرکت، بجلی کی چیک یاد رختوں کی سرگوشیاں، اشیاء اور واقعات کو جانتے کا شخصی طریقہ بخود یا غیر شخصی طریقے سے پہنچے موجود تھا۔ چنانچہ مذہب فلسفے سے پہنچے وجود میں آیا۔ ایسی روحیت پرستی مذہب کی شاعری اور شاعری کا مذہب ہے۔ ہم اسے سب سے ادنیٰ درجے۔ کی ہی ان کو آنکھوں میں دیکھتے ہیں جو اپنے سامنے ہوا میں اٹھتے ہوئے کاغذ کو غور سے دیکھتا ہے اور شاید لقین رکھتا ہے کہ اندر سے کوئی روح کاغذ کو اٹھا رہی ہے۔ یہی احساس ہم اعلیٰ ترین سطح پر شاعر کی زبان میں دیکھتے ہیں۔ غیر متبدل ذہن اور ہر دوسرے شاعر کے لئے پہاڑ، دریا، چٹانیں، درخت، ستارے، سورج، پاند اور آسمان مقدس اشیاء میں کیونکہ وہ داخلی اور غیر مرتب روحوں کی خارجی اور مرتب نشانیں ہیں۔ قدمیم یونانیوں کے لئے آسمان اور بیویں دیوتا تھا۔ چاند سیلین تھا، نہ میں گی تھی، سمندر پوری یا عین پان تھا۔ قدمیم جرمنوں کے نزدیک پہلا جنگل جنوں، جھوتوں، دیوؤں، ہرگز میلوں، بونوں اور پریوں سے بھرا پڑا تھا۔ یہ پرانی مخلوق و گینز کی موسیقی اور راست کے شاعر از ڈراموں میں باقی ہے۔ آئرلینڈ کے سادہ کاشتکار اب بھی پریوں پر لقین رکھتے ہیں اور آئرلینڈ کے ادبی احیاء سے متعلق شاعر یا ڈرامہ نگار کو نہیں شاعری اور ڈرامے میں استعمال کرتا ہوتا ہے۔ اس میں روحیت اور حسن ہے تمام پیر دوں کو نزدہ محسوس کرنا اچھا ہے، سب سے حساس ہم عصر مصطفیٰ حساس روح کے متعلق کہتا ہے،

”فطرت — خود کو الگ الگ نزدہ وجود دوں کے انبار کے طور پر“

پیش کرنا شروع کرتی ہے۔ کچھ مرثی، کچھ غیر مرثی، لیکن سب اصحاب  
روح، اصحاب جسم اور وجود کے نبیاد کی راز میں ذہن و جسم کو ملاتے ہوتے  
... دنیا دیوتاؤں سے محشری پڑ کی ہے! ہر سیاہے اور  
ہر پھرستے ایک وجود کا صدور ہوتا ہے جو دیوتاؤں جیسی ان گنت  
قوتوں سے سبیں پریشان کر دیتا ہے۔ مصبوط اور کمزور، بڑا اور  
چھوٹا، اپنے اپنے خفیہ مقاصد کے مطابق آسمانوں اور زمین کے  
دری میان گردش کر رہا ہے: \*

## ۷۔ تہذیب کے مظاہر

چونکہ تمام اشیاء میں روحیں ہیں یا ان میں مخفی دیوتا ہیں چنانچہ مذہبی عبادت  
کے ان گنت معروض ہیں۔ ان کی کچھ جماعتیں ہیں۔ فلک، ارض، جنسی، بیوانی، انسانی  
اور الہیات۔ سبیں کبھی بھی یہ پتہ نہیں چل سکے تھا کہ کائنات کے کون سے معروض کی  
سب سے پہلے پوچھا کی گئی۔ غالباً ان معروضات میں سب سے پہلے چاند کی پوچھا  
گئی۔ جس طرح توک کہا نیوں میں ”چاند میں انسان“ کی بات کی جاتی ہے۔ اسی  
طرح نیز متمدن دامستاؤں میں چاند کو ایک ایسا بہادر مرد تصور کیا جاتا جس نے  
عورت کو درغذا کر اس کا حیضن جاری کیا۔ وہ خورتوں کا محبوب دیوتا تھا جس کی  
دہ اپنے محافظ دیوتا کی یشتیت سے پوچھا کر تھیں۔ نر و حلقہ وقت کا پہمانہ تھا،  
اس کے متعلق عقیدہ تھا کہ یہ موسم کو کمزاؤں کرتا، بارش برساتا اور سیرف بارش  
کرواتا ہے۔ یہاں تک کہ میڈاک بھی اس سے بارش کی دعا کرتے تھے۔

\* جان کو پر پاپاویز، تہذیب کے ہائی ص ۱۸۰

ہم نہیں جانتے کہ قدیم مذہب میں کب سورج نے انسانوں کے باڈشاہ کی  
حیثیت سے چاند کی جگہ لے لی۔ غالباً یہ اُس وقت ہوا جب کاشت نے شکار کی  
جگہ لے لی۔ سورج کے سفر نے فصلِ بیجنے اور کامنے کے موسموں کو متعین کیا اور حرارت  
کو زمین کی زرخیزی کی وجہ تسلیم کیا گئی۔ تب سورج کی شماںوں سے زرخیز ہوتے  
والی زمین دیوی ہن گئی اور انسان نے اس عظیم کرتے کو تمام اشیاء کے باپ  
کی حیثیت سے پوچھا شروع کر دیا۔ اس سادہ ایجاد سے سورج کی پوجا قدیم انسانوں  
کے عقائد میں شامل ہو گئی اور بعد کے کئی دیوتا تو محض سورج کی ہی تجسم تھے۔  
یونانی علماء نے انکساگورس کو اس بناء پر وطن بدل کر دیا تھا کہ اُس کے نزدیک  
سورج دیوتا نہیں بلکہ فقط آگ کا ایک گول اعتماد جس کا سائز تقریباً پیوں یوں ہے  
جتنا تھا قرون وسطی میں سورج پوچا کی نشان صوفیاء کے مردوں پر رکھا نورانی تاج  
تھا۔ ہمارے اپنے ہمدرمیں جاپان کے باڈشاہ کو اس کی زیادہ تر رعایا سورج  
دیوتا کی تجسمی سمجھتی ہے۔ شاید ہی کوئی تو ہم اتنا پرانا ہو لیکن یہ آج بھی ہمیں نہ  
کہیں موجود ہے۔ تہذیب آقیلت کی غیر معین محنت اور تعیش ہے جیکہ انسانوں  
کی اکثریت بڑی مشکل سے ہزار ہا سالوں میں تبدیل ہوتی ہے۔

سورج اور چاند کی طرح ہر ستارہ دیوتا تھا اور اپنے اندھ مقیم روح کے حکم  
پر حرکت کرتا تھا۔ عیسائیت کے زیر اثر یہ ارواح رہنما فرشتے بن گئیں اور کیلی پر  
کان پر یقین زیادہ سائنسی سوچ کا عظاہرہ نہیں کرتا۔ انسان بذاتِ خود ایک  
عظیم دیوتا تھا جو بڑی عقیدت کے ساتھ بارش بر ساتے اور روکتے والے کی حیثیت  
سے پوچھا جاتا تھا۔ بہت ساری قدیم قوموں میں دیوتا لفظ کا مطلب ہی انسان تھا،  
لہاری اور ڈنکار میں اس کا مطلب بارش تھا۔ مٹکوں کا سب سے بڑا دیوتا  
شیگری — (آسمان)۔ تھا۔ پین میں تاکی — آسمان — ایسا نیوں میں

اہو را یعنی نیلگوں آسمان، دیدنہ دروستان میں یہ دیاس پر تریعی آسمان باپ، یونانیوں میں یہ زیوس یعنی آسمان تھا۔ خود ہمارے یہاں لوگ اب بھی اپنی حفاظت کے لئے آسمان (Heaven) سے فریاد کرتے ہیں۔ زیادہ تر قدمی دیو ماں کامر کرنی نظر نہ  
ز میں اور آسمان کا باہر آور طالب ہے۔

زمین بھی ایک دلویا مقام اور اس کے ہر ٹسے پہلو کی سرداری کوئی دیوتا کرتا  
تھا۔ درختوں میں بھی انسانوں کی طرح ارواح تھیں لہذا ان کا کامنا سیدھا سادھا  
قتل تھا۔ بعض اوقات شمالی امریکی ائمیں اپنی شکست کا جواز اس طرح پیش  
کرتے تھے کہ سفید فاموں نے ان درختوں کو کاف کر گبھر ہوار کر دی ہے جن کی  
روحوں نے انہیں تحریک دیا ہوا تھا۔ حوالہ کہ جزاً میں بچلوں اور بھپولوں سے لدے  
درختوں کو حاملہ بھا جاتا ان کے سکون کو برا باد ہونے سے بچانے کے لئے ان کے  
نزدیک کسی قسم کے شور، آگ یا اخمل کی اجازت نہیں دی جاتی تھی، وہندہ وہ  
خوف زدہ طورت کا طرح تبل اور وقت اپنے بچل گردیں گے۔ امبویانا میں  
چاول کی قصل کے نزدیک شور مچانے نہیں دیا جاتا تھا میلانا فصل مر جما کر بھپوں  
میں تبدیل ہو جائے۔ قدمی کا اول بعض مقدس جنگلوں کی پوجا کرتے۔ الگستان  
کے قریب پاوری شاہ بلوط کے درخت کو تبرک سمجھتے جاتا ہیں مذہبی رسم کے  
طور پر راجح ہے۔ درختوں، ندیوں، دریاؤں اور پہاڑوں کی پرستش الشیاء  
کے قدمی ترین مذہبی ہیں جن کا سرائغ لگایا جاسکتا ہے۔ بہت سے پہاڑی مقامات  
مقدس تھے جو غیر معقولی دیوتاؤں کے مسکن تھے۔ دیوتاؤں کے غصے سے کندھے جھیلنے  
پر نزلے آتے تھے۔ غیسوں کے نزدیک ایسی بچل زمین کے دریاؤں کی نیند  
میں کروٹ بدلتے کی وجہ سے پیدا ہوتی ہے۔ سماں زمین کے کانپنے پر جھک  
جاتے اور دیوتا میسپو سے دعا کرتے کروڑ جاتے الیمانہ ہو کر وہ سیارے  
محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

(زمین) کو نکرتے نکر دے کر دے۔ تقریباً ہر جگہ زمین کو عظیم مال سمجھا جاتا ہے اور اسی نسبان جو اکثر غیر متمدن یا لا شعوری عقائد کی تلخیت ہے آج بھی لفظ (Materia) مادہ اور (Material) مادا کے تعلق کا پتہ دیتی ہے۔ اشتار اور سبیل، دستیار اور سیرز افروگا، ویش اور فرٹا۔ زمین کی دیوبیوں کی مقابلنا کم قدیم شکل میں ہیں۔ ان کی زرخیزی، بھیتوں کی فراوانی پیداوار کو متخلص کرتی تھی۔ ان کی پیدائش اور شادی صوت اور کامیاب رستخیزی کو افزائش یا گھٹاؤ اور روئیدگی کی قابل تازگی کی علامت سمجھتے تھے۔ یہ دیوتا اپنی جنس کے ذریعے خیر متمدن زراعت اور طاقت کے تعلق کو ظاہر کرتے ہیں۔ جب زراعت انسانی زندگی کا غالب طریقہ بن گی تو روئیدگی کی دیوبیاں سب سے بڑی فرمائ روا ہو گئیں۔ نیا وہ ترشو ع کے دیوقات صفت نائز میں سمجھتے بعد میں پدرسی نظام میں مذکور دیوتاوں نے ان کی جگہ نے لی۔ جس طرح غیر متمدن ذہن کی اعلیٰ شاعری درخت کی افزائش میں الہیاتی راز کا پتہ دیتی ہے۔ اسی طرح یہ پچھے کی پیدائش میں ماقوم الفطرت قوت کے عمل کو دیکھتی ہے۔ ”وَعَشِي النَّاسُ“ بیضہ (Ovum) یا انظر (Sperm) کے تعلق کچھ نہیں جانتا تھا وہ صرف اس میں شامل خارجی سڑک پر کو دیکھتا اور انہیں معبوود گردانتا تھا۔ اُس کے خیال میں ان میں بھی رو میں ہیں لہذا ان کی پوجا کی جانی پڑتی ہے کیونکہ یہ پُر اسرار تخلیقی قوتوں میں سب سے زیادہ تعجب انگیز ہیں۔ کیونکہ ان میں زمین سے بھی زیادہ زرخیزی اور افزائش کا مجذہ رونما ہوتا ہے۔ اس لیے وہ الہیاتی قوت کا زیادہ بصر پور اظہار ہیں۔ تقریباً تمام قدیم لوگ کسی تہ کسی شکل اور خوبی رسم کے ذریعے جنس کی پوجا کرتے تھے مزدلف اولی درجے کے لوگ بلکہ اعلیٰ درجے کے لوگ بھی اس کی پوجا کے ذریعے اپنی عبادت کا بصر پور اظہار کرتے۔ ہم ایسی عبادت مصر، مینوستان، بابل، آشور، یونان اور روم میں پائیں گے غیر متمدن

دیوتاؤں کے سلسلہ کی دعویٰت اور وظائف کو احراام کی نظر سے دیکھا جاتا تھا اس کا سبب ذہنی فحاشی و عربانی ہیں بلکہ عورت اور نہ میں کی زریغزی تھا بعض جائز مثلاً کائن اور سائب کو تولید کی الہیاتی قوت کی علامت کے طور پر پوجا جاتا تھا اکدم دھوا کی کہانی میں بے شک سائب عضو تناسل کی علامت ہے جو جنس کی نمائندگی بدی کے آغاز کے طور سے کرتا ہے، یہ صنسی ظہور کو اچھائی اور برائی کے عالم کے طور پر پیش کرتا ہے اور شاید ذہنی مخصوصیت اور روحانی صرفت میں باوسٹر کسی روایتی تعلق کا حوالہ دیتا ہے۔

قدیم مصری جواہر (جمونرے کی شکل کا) سے نئے کرہنڈوں کے ہاتھی تک شاید ہی کوئی جا توہ ہو جس کی کہیں نہ کہیں دیوتا کے طور پر پوجا نہ کی جاتی ہو، اجتنباً کے انہیں اپنے مخصوص مقدس جانور کو طوطم کا نام دیتے اور جو جہگہ اس کی عبادت کرتا اُسے اور جرگے کے ہرگز کو دہنی نام دے دیا جاتا۔ یہ بہم فقط بشریات میں طوطم مت کے طور پر داخل ہو گیا جو بہم طریقے سے کسی خاص پیش کی عبادت کی دلات کرتا جو کسی گروہ کے لئے خاص طور پر مقدس ہوتا ہے زیادہ تر کوئی جانور یا پودا ہوتا تھا، طوطم مت کی مختلف شکلیں زمین کے بیظابر بکھرے ہوئے خطوں — شمالی امریکی کے انہیں قبائل سے افریقہ کے باشندوں تک، انڈیا کے درواڑوں اور آسٹرالیا کے تبیلوں میں پائی جاتی ہیں۔ طوطم نے مذہبی معروض کے طور پر تمیلے کو متحدر کرنے میں مدد کی، تمیلے کے افراد نے اس کے ذمہ لیے خود کو مر بخط بمحما۔ ایر و قیوں نے تمیم و آریونی انداز، میں یہ سمجھا کہ وہ قتروع شروع میں عورت کے ریچھ جو یہ ریچھ اور ہر کے ساتھ جنسی عمل کرتے ہے وہ وہ میں آئے۔ طوطم ایک معروف یا علامت کے طور پر غیر معمدن لوگوں کے لئے تعلقات اور امتیاز کی مفید نشانی بن گیا، دنیاداری کے معاملات میں یہ نیک فکوں پا نمائندہ تصور ہے اور محقق دلالت و برائی سے مذہب متنوع و محفوظ موضوعات پر مشتمل مفت ان لاقوں مکتبہ

بہادرانہ تعلقات میں شیر، عقاب، بارہ سنگھا اور ہر ان نے قوموں کی نمائندگی کی۔  
 لائسنسیوں کے سے گونگے بنے حرکت اڑیل جانور جگہ را لوپن میں ہماری سیاسی جماعتیں  
 کی نمائندگی کے لئے استعمال ہوتے ہیں، آغاز عیسائیت کی علاقیقت میں فاختہ،  
 پھصل اور جعیر طوطم پوچا کی یاد کاریں تھیں۔ یہاں تک کہ قبل از تاریخ یہودیوں  
 میں ادنیٰ درجہ کا سورہ بھی ایک طوطم تھا۔ بعض معاملات میں طوطم جانور مانع  
 شے تھا یعنی اسے چھوٹا ستح تھا لیکن مذہبی رسم کی ادائیگی کے طور پر اسے کھایا جا سکتا  
 تھا جس کا مطلب مذہبی طور پر کسی دیوتا کا کھانا تھا۔ صیشتی کے گیلاس بڑی  
 عقیدت کے ساتھ تھوڑے طور پر اُس تحفیل کو کھلتے جس کی وہ پوچا کرتے تھے،  
 ان کا کہنا تھا "جب ہم اسکے لحاظ میں تو ہمیں یوں محسوس ہوتا ہے جیسے اُس کی  
 روح بھی ہمارے اندر حرکت کر رہی ہے؛ جو مشتری گیلاس کے باشندوں میں  
 عیسائیت کی تبلیغ کرتے وہ ان سادہ لوگوں میں مذہبی رسم کو دیکھ کر پریشان ہو  
 جاتے جو عیسائیوں کے گرجا میں حضرت عیسیٰ کی بنیادی رسم غشا نے ربانی سے بہت  
 ملتی تھی۔

**خوف** — جس طرح بہت سارے عقائد کی بنیاد تھا اسی طرح یہ طوطمت  
 کے آغاز کا سبب تھا۔ انسان جانوروں کی پوچا کرنا تھا کیونکہ جانور طاقتور تھے اور  
 ان کے عین و غصب کو ٹھنڈا کرنا مقصود تھا۔ جب شکار کی بدولت جنگلوں سے  
 درندے کم ہو گئے اور زریں نہ تدگی نے مقابغاً محفوظ نہیں کیا فراہم کی تو جانوروں  
 کی پوچا کم ہو گئی اگرچہ یہ مکمل طور پر کبھی بھی ختم نہ ہوئی، غالباً انسانی دیوتاؤں  
 کا ظلم و تشدد جاتو دیوتاؤں ہیں سے مستعار ہے۔ یہ تغیر تمام زبانوں کے شعروں  
 کی قلب بیت کی کہانیوں میں ملتا ہے جو ہمیں اس امر کا سراغ دیتی ہیں کہ  
 کس طرح دیوتا جانوروں میں تبدیل ہو گئے۔ بعد ازاں حیوانی خصوصیات سختی سے

در کائیں۔ یہاں تک کہ پوتھر کے ذہن میں ایک دیوتا کی آنکھیں آؤ کی اور ایک کی گانٹے کی تھیں۔ مضر اور بایبل کے دیوتاؤں اور دیویوں کا چہرہ انسانی اور جسم درمیں جیسا تھا۔ جس سے اس امر کا اصراف بہوتا ہے کہ بہت سے انسانی دیوتا کبھی جا فرد دیوتا تھے۔

تمہرمیں یوں دیکھاتی دیتا ہے کہ شروع شروع میں زیادہ تر انسانی دیوتا قسطمرے ہوئے تصوراتی انسان تھے۔ خوابوں میں مرے ہوئے لوگوں کا نظر آتا مردوں کی پوجا شروع کرنے کے لئے کافی تھا۔ کیونکہ حبادت اگر خوفت کی اولاد نہیں تو اس کا ہمیں مزدہ ہے۔ وہ انسان جو زندگی میں طاقتور تھے اور لوگ ان سے خودتے تھے مرتے کے بعد پوچھے جاتے گے۔ معتقدہ یہ مقدمہ قوموں میں لفظ دیوتا کا مطلب "مرا ہوا انسان" تھا جسی کہ آج بھی انگریزی نقطہ (Spirit) اور جرمنی Geist سے مراد روح یا جماعت ہے۔ یونانی اپنے مردوں سے اسی طرح دعا مانگتے جس طرح عیسائی اپنے اولیاء سے مانگتے تھے۔ مردہ لوگوں کی حیاتِ سلسل کے متعلق عقیدہ جو خوابوں کے ذریعے شروع ہوا اتنا مفبوط تھا کہ یہ مقدمہ انسان انہیں بعض اوقات ہاتھا عده پیغامات صحیح تھے۔ ایک قبیلے میں اس قسم کے پیغام کی ترسیل کا طریقہ یہ تھا کہ خط کسی غلام کے سامنے پڑھا جاتا پھر خط کی ترسیل کے لئے اس کا سرقلم کر دیا جاتا۔ اگر سروار پیغام کا کوئی حصہ محول جاتا تو اس جھے کے لئے ایک اور غلام کا سر کاٹا جاتا۔ جھوپوں کی پرستش قدماہ کی حبادت بن گیہ تمام مردہ لوگوں سے خوف کھایا جاتا اور انہیں راضی کیا جاتا اور وہ لعنت بھیج کر زندہ لوگوں کی زندگی جہنم بناد دیتے۔ یہ احمد اور سنتی صفاتی اختیار اور دوام، تدامت پسندی اور نظم و ضبط کو فروع دینے کے اس قدر موافق تھی کہ یہ جلد ہی ہر خطہ زمین پر پھیل گئی۔ یہ مصر، یونان اور روم میں شوپاچی

رسی اور آج بھی صین اور جاپان میں پوری شدت سے موجود ہے۔ بہت سے لوگ دیوتا کی نہیں بلکہ اپنے پرکھوں کی عبادت کرتے ہیں۔ یہ دستور آتے والی نسلوں کی دشمنی کے باوجود خاندان کو متعدد رکھتا اور بہت سارے ابتدائی حاضروں کے لئے غیر مرغی سفر کچھ مہیا کرتا۔ جس طرح مجبوری سے تغیر وجود میں آیا، اسی طرح خوف سے بفت کاظم ہوا۔ غالباً خوف ہی کی وجہ سے اجداد پرستی نمودار ہوئی۔ بعد ازاں اس سے احترام کا ہذبہ پیدا ہوا۔ اور وہ جو کبھی ظلم دیوتاؤں کے خدوخال رکھتا تھا اپنی بیٹیت تبدیل کر کے بہت بڑھتے ہوئے تھے، امن اور سچاروں کے اخلاقی شعور سے آئندیل بن گیا۔ تہذیب کی تدیریجی ترقی دیوتاؤں کی بعد ازاں وقت دلکشی سے ظاہر ہوتی ہے۔

انسانی دیوتا کا تصور طویل ارتقاء میں جز دید قدم ہے۔ یہ کئی مرحلوں کے فریبے رفتہ رفتہ ارواح اور عجتوں کے انبوہ غیر سے میزرا ہوا جو ہر چیز میں رچے ہے تھے۔ سبھم اور بے شکل ارواح کے خوف اور عبادت سے انسان انسانی بنا تا ق اور جنسی قوتوں کی پرستش کی طرف راغب ہوا۔ اس کے بعد جانوروں کی پوجا اور پھر اجداد پرستی۔ خدا کا تصور بطور باب غالباً اجداد پرستی ہی سے مانع ہے۔ درحقیقت اس کا مطلب یہ ہے کہ انسان کو جسمانی طور پر دیوتاؤں نے پیدا کی ہے، غیر متبدل اہمیات میں دیوتاؤں اور انسانوں میں بہت زیادہ جنسی انتہا از نہیں تھا۔ خلا ابتدائی یونانیوں کے لئے کیا اُ اجلہ دیوتا اور دیوتا آباؤ اجداد تھے۔ مزید ترقی اس وقت ہوئی جب آباؤ اجداد کے انبوہ میں سے خصوصی مردوں اور سورقلوں کو چین کر دیوتا بنا دیا گیا۔ چنانچہ بعض اوقات بڑے بڑے پادشاہ ہوتے سے پہلے ہی دیوتا بھی گئے۔ لیکن اس ارتقاء کے ساتھ ہم تاریخی تہذیب تک پہنچتے ہیں۔

## ۳۔ مذہب کے طریقہ ہاتے کار

دینا تے ارواح کا تصور کر کے جس کی توعیت اور مہیت سے غیر متبدن انسان ناواقف تھا۔ اس تے انہیں راضی کرنے اور ان سے مدد حاصل کرنے کی کوشش کی۔ چنانچہ امواحدت کی ابتداء ہوئی جو غیر متبدن مذہب کی رفع تھی۔ اس کے ساتھ جادو کا اضنا فر کیا گیا جو غیر متبدن مذہبی رسولوں کی جان تھا۔ پولی تیسون جادو کی بی پناہ قوت کو تسلیم کرتے تھے۔ جیسے وہ مانا (Manā) کہتے تھے ان کا خیال تھا کہ جادوگر اس لامتناہی رسید میں سے رس لکاتا ہے۔ جن طریقوں سے رومنیں اور بعد ازاں دیوتا انسانی مقاصد سے حلف دروغی کرتے تھے اس کا زیادہ تر حصہ "ہمدرد اور جادو" تھا۔ لوگ مطلوبہ کام کے لئے اُسی کام کو جزوی طور پر کر کے دیوتاؤں سے مدد طلب کرتے۔ بارش کروانے کے لئے غیر متبدن دور کے جادوگر درختوں سے پانی گراتے۔ قحط سے خوفزدہ کافر کسی مشتری سے کہتے کہ محل چھتری کے ساتھ کھیتوں میں جائے۔ شمارٹا میں با بیخ خورت پچھے کا پتلا بنا کر اُسے گود میں لیتی اس طرح اُسے امید ہوتی کہ وہ حاملہ ہو جائے گی۔ بایر آسکی پیلیگوں میں ہوتے والی ماں سُرخ کپڑے سے گڑیا بنا تی اُسے دودھ پلانے کا عمل کرتی اور جادو کافر مولہ جہڑا تی اس کے بعد وہ پورے گاؤں میں مشہور کر دیتی کہ وہ حاملہ ہے اس کی ساتھی اُسے مبارکباد دینے آتیں۔ فقط کوئی سرش حقیقت ہی اس تخیل پر رشک کرنے سے انکار کر سکتی تھی۔ یورپیوں کے دیاگوں میں خورست کے دردزہ کم کرنے کے لئے جادوگر پچھے کی پیدائش کے درد سے خود گرتا۔ یہ جادو ہونے والے پچھے کو پیدا ہونے کی ترغیب دیتا۔ بعض اوقات جادوگرا پہنچ پیٹ سے آہستہ آہستہ ایک پتھر پیچے گرا آتا اس سے یہ امید ہوتی کہ بچہ اُس کی نقل کرے

گھا اور جلد پاہر آجائے مگا۔ گرون و سطی میں کسی شخص کی حومہ کی حورتی میں سو نیاں چھپو کر اُس پر جادو کیا جاتا۔ پیر و دین انڈین لوگوں کے پسے بنائے جلاتے اور اسے روح کا جلنا قرار دیتے۔ حتیٰ کہ جدیدہ لوگ بھی اس پیر محمد بن جادو سے بالا نہیں ہیں۔

ایہام کے یہ طریقے بالخصوص زمین کی تاریخی کے لئے استعمال کئے جاتے تھے۔ نَدَوْ کے طبیب ایسے نوجوان کے اعتناء تسل کو ہجعون کر اس کا سخوف بناتے جو جوانی میں مر جاتا اور اسے حکیتوں میں چھڑک دیتے۔ بعض قویں کس پادشاہ اور ملکہ یاد لہا اور دہن کا اختیاب کرتے اور سر عالم ان کی شادی کرتے تاکہ زمین توجہ کرے اور زیادہ پیداوار دے۔ بعض علاقوں میں اس رسم میں سر عالم خادی کے مقصد کی تکمیل ہوتی تاکہ فطرت، اگر سرد ہبھی ہے تو اسے اپنا فرض سر انجام دینے میں کسی عذت فہمی کا بہانہ نہیں ملتا چاہیئے۔ جاؤا میں کاشتکار اور ان کی بیویاں چاول کی فصل کی بہتان کو یعنی بیان کے لئے حکیتوں میں مباشرت کرتے۔ کیونکہ غیر متبدل انسان زمین کی افزائش کے متعلق نائروجن کے حوالے سے نہیں جانتا تھا وہ بظاہر پو دوں میں جنس عمل کو جانے بغیر اس طرح سوچتا جس طرح ثورت کی بارہ اورہ کی کے متعلق سوچتا تھا۔ ہمارے اپنی اصطلاحات ان کے شاعرائے عقیدے کی یاد دلاتی ہیں۔

تقریباً ہر طرف بیجانی کے موسم میں آزاد مباشرت کے میلے لگتے جن کا مقصد جزوی طور پر اخلاقی ضابطوں کو وقتنی طور پر ختم کر دینا تھا (قدیم دنوں کی جنسی آزادی کی یاد دلاتے ہوئے) اور جزوی طور پر تامرد مردوں کی بیویوں کو زریغز کرنا تھا اور جزوی طور پر اس کا مقصد ہمارے میں زمین سے یہ گوش گزاری عقی کر سردوں کی اختیاط کو ختم کر دے۔ پیش کردہ بیچ کو تہبیل کرے اور بہت

زیادہ غذا دینے کے لئے خود کو تیار کرے۔ ایسے شواہد بہت ساری فطری قومیں میں پائے جاتے تھے لیکن خصوصاً کانگو کے کیمرون، باماڑوں، ہوٹلاؤں اور باشتوں میں پائے جاتے تھے۔ باشنس کا یورینڈ ایچ راوے کہتا ہے:-

”اللہ کی فصلوں کے تہوار اپنی نعمیت کے لیے تہوار سے بکیس کی ضیافتیں

کی طرح ہیں۔ انہیں شرم عحسوس کرنے بغیر دیکھنا ہمارا ملک ہے.....“

صرف یہ کہ فوآموزوں کو جنسی اجازت دی جاتی ہے بلکہ بعض معاملات

میں اسے اذنی قرار دیا جاتا ہے، کسی اجنبی کی جو تہوار ہے جس کیا ہو اس

فداشی میں شامل ہونے کے لئے حوصلہ اقتداری کی جاتی ہے آزاد بہتر

ہوتی ہے اور اندگرد کے ماحول کی وجہ سے زنا کاری کو بُرا انہیں سمجھا

جاتا۔ جو شخص تہوار میں شامل ہوتا ہے اُسے اپنی بیوی کے ساتھ صشمی

عمل کرنے کی اجازت نہیں ہوتی۔“

ستانیخی تہذیب میں بھی ایسے ہی تہوار نظر آتے ہیں۔ یونانیوں کے بکیس کے تہوار، روم کا سٹریٹریڈ کا تہوار، قدیم فرانس کا فیٹے ویس فاؤن کا تہوار، الگستان کا یوم منی کا تہوار اور ہم عصرِ بعد میں کامنیوالیا یا مارڈی گرلس کا تہوار۔

ادھر اور ادھر مثلاً پائیں اور گویا کوئی انڈنیز میں روئیدگی کی رسوم کم پر مشتمل

شکل میں ہوتی تھیں۔ پہلے پہل انسان اور بعد میں جافور کو سمجھا گئی کے وقت

قریبان کیا جاتا تھا کہ اُس کے خون کے ذریعے اسے زخم خیز کیا جاسکے۔ جب فصل

کا شنے کا موسم آتا تو اسے مردہ اوری کا یوم نجات سمجھا جاتا۔ موت سے پہلے اور بعد میں

مردے کو دیوتا کی طرح محترم سمجھا جاتا۔ اس بنیاد پر بزراروں شکلوں میں آنکھی

دیو ماں پیدا ہوئی جس میں دیوتا اپنے لوگوں کے لئے سرتا اور پھر کامیاب ہو کر

زندگی کی طرف لوٹ آتا ہے۔ قدرتی نے جادو کی تئین کی اور اسے الہیات

میں بدل دیا۔ آسمانی دیو مالا روئیدگی کی رسم کے ساتھ ہم آجگ ہو گئی۔ مرنے اور دوپارہ زندہ ہونے والے دیوتا کی دیو مالا کا اعلاق نہ صرف بردیوں کی موت اور بہادر کی حیات نو پر ہونے لگا بلکہ خزان اور بہادر کے سنجوگ پر بھی اور دن کے زرد پڑنے اور بیٹھنے پر بھی۔ نلات کا آنا اس الہیہ درامے کا حصہ تھا۔ ہر روز سورج دیوتا طلوع ہوتا اور غروب ہو جاتا۔ ہر روز سورج کا غروب ہوتا۔ اس کی حیات تھی۔

انسانی قربانی جس کی بہت سی اشکال تھیں کسی نہ کسی عہد میں ہر قبیلے میں احترام کی لگاہ سے دیکھی جاتی تھی۔ صحیح میکسیکو میں کیر و لینا کے جزیرے پر ایک بوئے میکسیکو دیوتا کا خستہ دھات کا جسم ملا ہے اس میں انسانی وجود کی باقیات بیس جسے بظاہر دیوتا کی بھینٹ چڑھاتے ہوئے جلایا گیا تھا۔ ہر کوئی موکوخ کے متعلق جانتا ہے جسے فوئیشن بالا متعجبی اور بعض اوقات دوسرے سامنے انسان قربانیاں پیش کرتے تھے۔ ہمارے اپنے وقتوں میں رہوڈیشیا میں یہ رسم موجود ہے۔ غالباً اس کا تعلق آدم خودی سے تھا۔ انسان کا خیال رہا ہو گا کہ دیوتاؤں کے ذائقے بھی ان کی طرح تھے۔ چونکہ نہ مہیں عقائد دیگر عقیدوں کی نسبت آہستہ بدلتے ہیں اور رسم عقائد کی نسبت زیادہ است روئی سے تبدیل ہوتی ہیں۔ چنانچہ انسانی آدم خودی کے بعد بھی یہ اہمیت آدم خودی چادر کی رہی۔ تاہم اخلاقی ضابطوں کے تبدلی کے ساتھ ہمیں رسم بھی بدل شیش۔ ذیرتاؤں نے اپنے پیچادریوں کی بُرستی ہوئی شرافت کی نقل کی اور انسان گروکی بجا ہے جانوروں کے گوشت پر استغایا۔ ہر فی نے اپنے جنہیں کی جگہ لے لی اور دینے نے ابراہیم کے بیٹے کی بعض اوقات تو دیوتاؤں کو جانور کا گوشت بھی نہ طلب۔ پاہدی ذائقہ دار خدا اپنے کرتے۔ قربانی کے قابل خود حصے خود کی جاتے

اکھر ف اسٹریال اور بُریاں جھینٹ چڑھاتے تھے۔

چونکہ قدیم انسان کا یقین تھا کہ جو کچھ وہ کھاتا ہے اس کی قوت حاصل کر لیتا ہے۔ اس نے دیوتاؤں کی سما قوت حاصل کرنے کے لئے وہ دیوتا کو کھانے کے تصور تک جا پہنچا۔ بہت سے واقعات ایسے ہیں کہ اس نے انسان دیوتا کا گوشہ کھایا اور اس کا خون پیا جسے اس نے دیوتا بتایا اور قربانی کے لئے خوب موٹا کیا تھا۔ خوراک کی رسید کے تسلسل سے وہ زیادہ اچھا انسان بن گیا۔ قربانی کی شے کو بدل دیا اور اس سے کھانے تک استفادا کیا۔ قدیم میکسیکو میں غلتے ہیج اور سبزی سے دیوتا کی شبھیہ بنائی جاتی اور اس مقصد کے لئے جن لوگوں کو قربان کیا جاتا۔ ان کا خون اس پر مل دیا جاتا اور پھر دیوتا کو کھانے کی مدد میں رسم کے طور پر انہیں کھایا جاتا۔ ایسی رسمیں کئی غیر مسلمان قبائل میں دیکھی گئی ہیں۔ اکثر ثرکت کرنے والوں کو مقدس شے کھانے سے پہلے روغناہ رکھنا پڑتا تھا اور پادری جادو کے فارمولوں سے اس شے کو دیوتا میں تبدیل کروانا۔

جادو کا آغاز تو ہم سے ہوا اور اس کا اختتام سائنس پر ہوا۔ جادو کے عقائد کا بے پایا سلسلہ اور احیت سے شروع ہوا اور کئی عجیب و غریب فارمولوں اور رسموں میں ملت ہوا۔ کوئو اس بات سے اپنی بہت بندھائے کر جتنے دھنوں کو قتل کر دیں گے۔ وہ اگلی زندگی میں علام بن کران کی خدمت کریں گے۔ اس کے بعد اس ایک بانٹو اپنے شمن کو قتل کر کے اپنا سر منڈو والیا اور بکری کے فقلے کو سر پر مل لیتا تاکہ مرے ہوئے شخص کی روح والپس آکر ستانے سے روکا جاسکے۔ تقریباً تمام غیر مسلمان قومیں بد دعاوں کی قبولیت اور بد نظر کی تباہی پر یقین رکھتی تھیں۔ اسٹریلوی باشندوں کو یقین تھا کہ ایک بڑے جادوگر کی لعنت سیکڑوں میل پرے انسان کو مار سکتی ہے۔ جادوگر کی پر-

یقین انسانی تاریخ میں اوائل ہی سے شروع ہوا اور کبھی ختم نہیں ہوا۔ ایسے تبویل یا فریز دل کی پوجا جن میں جادوئی قوت ہو اب بھی موجود ہے۔ چونکہ بہت سارے جنر مرنے اور تعویذ ایک خاص قوت تک محدود کرد یعنے جاتے ہیں، اس لئے بعض لوگوں کے پاس ان کی مختلف قسموں کا انبار ہوتا ہے تاکہ وہ ہر وقت تیار ہوں اور کسی بھی ضرورت کے وقت کام آسکیں۔ تبیر ان اشیاء کی ایک جدید مثال ہے جن میں جادوئی قوت ہوتی ہے۔ یورپ کی اوسی آیادی کوئی ایسا تعویذ یا لکھن پہنچتی ہے جو انہیں ماقوق الغطرت تحفظ ہمیا کرتی ہے۔ تدن کی تاریخ پر قدم پہنچیں تباہی ہے کہ تمہذیب کا سڑک پر کتنا کمزور اور سلطنتی ہے اور کس طرح خوفناک طریقے سے بربریت، توہم اور جہالت کے آتش فشاں کے دہانے پر ایستادہ ہے۔ جدیدیت ایک ایسی نوپی ہے جو قرون وسطیٰ پر مندرجہ ذکر گئی ہے اور جو ہمیشہ قائم رہے گی۔

فلسفی اس انسانی ماقوق الغطرت ضرورت اور سہولت کو بڑی شان سے تبویل کرتا ہے اور یہ کہہ کر اپنی تسلی کر لیتا ہے کہ جس طرح ارواحیت سے شاعر کی نے جنم لیا۔ اسی طرح جادو سے ڈرامہ اور سائنس پیدا ہوئی۔ فریز نے ایک اعلیٰ جدت پسند کی فطری مبالغہ آرائی کے ساتھ کہا ہے کہ سائنس کی عظمتوں کی جگہ میں جادو کی حماقتوں میں پیوستہ ہیں۔ چونکہ اکثر جادو ناکام ہو جاتا۔ چنانچہ جادوگر کے لئے مفید تھا کہ قدرتی عمل کی دریافت کرے جس کے ذریعے وہ ماقوق الغطرت قوتوں کی مدد کر سکتا تھا تاکہ مطلوبہ واقع عمل میں لا یا جاسکے۔ تبدیریج قدرتی ذرائع غالب آگئے۔ اگرچہ جادوگر نے لوگوں میں اپنی اہمیت معموظاً رکھنے کے لئے ان قدرتی ذرائع کو چھپائے رکھا اور اس کا کریڈٹ ماقوق الغطرت جادو کو دیا۔ بالکل اسی طرح ہمارے ہمدرکے لوگ فطرتی علاج کو جادوگری

کے ناخون کا کریڈٹ دیتے ہیں۔ اس طرح جہادو نے طبیب، کیمیا دان،  
دھات کار اور ہمیٹ دان کو جنم دیا۔

جادو نے سب سے سچے پادری کو پیدا کیا۔ جس طرح نہیں رسومات زیادہ  
تعداد میں اور پھیپھیدہ ہوتی گئیں وہ عام آدمی کے علم اور اہمیت سے بڑھ گئیں  
چنانچہ ایک خاص طبقہ پیدا ہوا جس نے اپنا زیادہ وقت مذہبی وظائف اور  
رسومات کے لئے وقت کیا۔ پادری بطور جادوگر سحریا دعا کے ذریعے روؤں اور  
دلوں کے ارادے تک رسائی رکھتا تھا اور انسانی معما صد کو ہول سکتا تھا۔ پونک  
ایسا علم اور فن بغیر متمدن انسان کو ہمیٹ قابل تدریج مگتاختا تھا اور ہر قدم پر با فوق الغطر  
قسم انسانی قسمت پر اثر ڈالتی تھیں چنانچہ پادری کی طاقت ریاست کی طرح  
بڑھ گئی۔ زبتاً جدید معاشروں سے ہمیٹ حاضر تک پادری انسانوں پر قابو پانے اور  
منظم بناتے میں جگجوں کا پدل ثابت ہوا ہے۔ مصر، یونان اور قرون وسطی کا یورپ  
اس کی مثالیں ہیں۔

پادری نے مذہب کو تخلیق نہیں کیا بلکہ اُس نے اسے استعمال کیا ہے جس  
طرح ایک سیاست دان انسانوں کے نفیتی بیخانات اور رسوم کو استعمال  
کرتا ہے۔ مذہب مشائخانہ ایجاد یا ہیرچیر سے پیدا نہیں ہوا بلکہ انسان کی مسلسل  
حیرانی، خوف، عدم تحفظ، نامیدی اور تنهہاتی سے پیدا ہوا۔ پروپہت اوہام کو  
سہارا دے کر اور علم کی بعض شکلکوں پر اچارہ داری قائم کر کے نقصان دہ ثابت  
ہوا لیکن اُس نے اوہام کو خود دبھی کیا اور بعض اوقات اس کی ہوصلہ شکنی بھی  
کی۔ اُس نے لوگوں کو ابتدائی تعلیم دی اور نسل انسانی کی پیش پاشافتی  
دراثت کے فرض اور وسیلے کا کام دیا۔ اُس نے طاقتوں کے ہاتھوں مکروہ کے  
استعمال پر اُس کو تسلی دی۔ اس کے ذریعے مذہب میں اگر طبقہ پیدا ہو اور  
محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

انسانی اخلاقیات کے نازک سڑک پر کی عافون الفطرت جو لوں سے تبدیلیج ہوئی۔ اگر اس کا وجود نہ ہوتا تو لوگوں نے اُسے ایجاد کر لیا ہوتا۔

## ۲۔ مذہب کا اخلاقی تطہیر

مذہب دو بڑے ذراائع ۔ دیو مالا اورہ امناء ۔ سے اخلاقیات کا مددگار ہے۔ دیو مالا ماقوق الفطرتی عقیدہ پیدا کرتی ہے جس کے نزدیک اس اخلاقی کو اسلامی جواہر ملتا ہے جو معاشرتی (یا پرہ ہٹائی) طور پر پسندیدہ ہوتا ہے۔ آسمانی امیدیں اور خوف فرد میں ان پابندیوں کو برداشت کرنے کا حوصلہ پیدا کرتی ہیں جو اس کے مالک اور گروہ کی طرف سے اُس پر ٹھانڈ کی جاتی ہیں۔ انسان فطری طور پر قرآن ببرہ الاشریف یا نیک نہیں ہے اور غیر کی تدبیح مجبوری کے بعد الگ کوئی چیز اسے اس طرح غیر محسوس اور تسلسل کے ساتھ ان ناموافق اچھائیوں کی طرف مائل کرتی ہے تو وہ دیوتاؤں کا خوف ہے۔ حکیمت اور شادی کے دستور کسی حد تک نہ ہیں سنتلوگی پر سخت ہوتے ہیں اور یہی عقیدہ زمانوں میں اپنی شدت کو جو بیشتر ہیں۔ حکومت ۔ جو بذاتِ خود ایک غیر فطری اور لاذمی معاشرتی میکانز ہے۔ اکثر پر وہت کی مدد حاصل کرتی ہے۔ اس بات کو نپولین اور موسیٰ بنی یهیس چالاک مخدوں نے فوراً دریافت کر لیا تھا۔ "حکومتِ الہیہ کا صیلان اپنی رشیت کے اختبار سےاتفاقی ہے" یعنی متمدن سردار کی طاقت جادو اور افسوس گری سے بیرون جاتی تھی۔ جتنی کہ ہماری اپنی حکومت ہر سال زائرین کے خلاصے نظر حاصل کرتی ہے۔

پولینیسا کے پاشندوں نے مذہب کی امناء کو Tabu کا لفظ دیا زیادہ ترقی یافتہ تدبیح معاشروں میں یہ امناء عات وہ مقام حاصل کر گئے کہ تمدن کے

ما متحت قوانین بن گئے۔ یہ اکثر منطق صورت میں ہوتے تھے۔ بعض کاموں یا اشیاء کو "مقدس" یا "ناپاک" قرار دیا جاتا تھا۔ ان دونوں نفقوں کا اصل مفہوم ایک انتہا تھا۔ اسے چھوٹا نہیں جا سکتا۔ پھر اپنے کو وینڈ کی کشتی فوج ایک اتناع تھی، اور اذہر کو اسے چھوٹے پر مار دیا گیا تھا کہ یہ گرنہ پڑے۔ دایو دورس سے یہ بتانا ہے کہ قدیم مصری قحط کے دنوں میں قبیلے کے طوطم جانور کو کھاتے سے اتناع کی خلاف درزی نہ کرتے جبکہ باری باری ایک دوسرے کو کھا جاتے۔ زیادہ تر غیر متمدن معاشروں میں ان گنت چیزوں متنوع تھیں۔ بعض الفاظ اور اسماء کبھی نہیں پڑا جاتے تھے اور بعض دن اور موسم اتناع میں آئے تھے ایسے وقت کام کرنا مشغلا۔ غذا کے معاملے میں غیر متمدن انسان کا سارا اسلام اور کچھ جہالت غذائی اتناع میں اظہار پاتی۔ علم حفظانِ صحت کی تاکید سائنس یا ادویات نے نہیں مذہب نے کی ہے۔

مورت — غیر متمدن اتناع کا پسندیدہ مظہر تھی۔ ہزاروں اوہام اُسے اپنوت، ضرر رسال اور ناپاک بناتے رہے۔ دنیا کی دیو ماں کو تشكیل دینے والے تاکام خاوند تھے کیونکہ وہ عورت کو تمام برائیوں کی جڑ رانیتے پر متفق تھے۔ یہ تصور نہ صرف عبرانی اور عیسائی روایت میں مقدس محتا بلکہ سینکڑوں دینگریت پرست دیوالاں میں بھی مقدس تھا۔ ہیضن والی مورت پر سخن ترین غیر متمدن اتناع لگاتے جاتے تھے۔ کوئی انسان یا شے اگر ان دونوں میں اسے چھوٹی سیکی یا سودمندی کھو دیتی۔ انگریز گیاتا کے میکوں سی عورتوں کو ہیضن کے دونوں میں نہاتے سے منع کرتے تھے کہ اس حالت میں وہ پانی کو تہرا کوڑ کر دیں گی۔ اسی طرح وہ جنگلوں میں نہیں جا سکتی تھیں کہ سحو رسان پ انہیں دس لیں گے۔ یہاں تک کہ بچے کی پیدائش ناپاک تھی۔ اس کے بعد مورت اپنے آپ کو سخن جان نہیں

رسووں سے پاک کرتی تھی۔ خود قول کے نہ صرف حیعن کے دنوں میں بلکہ بچے کو دو دفعہ پلانے کے دنوں میں بھی جنسی تعلقات منوع تھے۔ بعض اوقات یہ نمائش خود کو خود شروع کی تھیں۔ یہ ان کے اپنے تحفظ اور سہولت کے لئے تھیں۔ لیکن ابتداء کو آسانی سے بھلا دیا جاتا ہے اور جلد ہی خورت نے خود کو ”ناپاک“ اور ”پلید“ سمجھا۔ بالآخر اس نے مرد کے نقطہ نظر کو قبول کر لیا اور حیعن اور جمل کے دنوں میں شرم محسوس کرنے لگی۔ ان انتناعات سے جزوی طور پر حیہر احساسِ گناہ، سلیکس کے متعلق ناپاکی کا تصور تیاگ، پروہنائی تجداد اور خورت کی حکومیت نے جنم لیا۔

مذہب اخلاقیات کی بنیاد نہیں بلکہ اس کا معاون ہے۔ اخلاق مذہب کے بغیر نہ رہ سکتا ہے اور اکثر اس کی عدم تعلق یا سخت گیر مزاحمت کے باوجود اخلاق نے ترقی کی ہے۔ بالکل ابتدائی اور بعض نسبتاً بعد کے معاشروں میں اخلاقی مذہب سے آزاد نظر آتی ہے۔ مذہب کا تعلق کردار کی اخلاقیات سے نہیں بلکہ جادو، رسوم، قربانی سے تھا۔ اچھے انسان کو سوم اداگر نے اور ان پر رقم خرچ کرنے سے ممتاز کیا جاتا ہے۔ اصولاً مذہب کسی خیر مطلق (چونکہ اس کا کوئی وجود نہیں) کی منظوری نہیں دیتا بلکہ کردار کے ان معیارات کی منظوری دیتا ہے۔ جو معاشرتی حالات کے بل بوتے پر قائم ہوئے ہیں۔ قانون کی طرح یہ ماضی میں اپنے فیصلوں کو دیکھتا ہے اور جیب حالات کے بدلتے کے ساتھ اخلاقیات میں تبدیلی آتی ہے تو مذہب پچھے رہ جاتا ہے۔ چنانچہ یونانی حرمات کے ساتھ مبارٹ سے نفرت کرتے تھے۔ جبکہ ان کی دیوبالا اس کے حامل دیوتاؤں کی تکریم کرتے تھے۔ عیسائی یک زوجی پر عمل کرتے جبکہ ان کی بائیل نے کثیر الرز و بھیت کو قانونی بنا دیا۔ غالباً کو غصتم کر دیا گیا جبکہ پادریوں نے بائیل کی سند پر اسے مقدس مُمْہرایا۔ ہمارے محکم دلائل و براہین سے مذین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اپنے عبد میں پرچاہ ایسے اخلاقی منابط کے حق میں لڑتا ہے جس سے یہ ثابت ہو کہ صنعت انقلاب بظاہر مردھا ہے۔ بالآخر زمینی قوتیں غالب آجائیں یہیں۔ اخلاقیات تبدیلی کی محاذی ایجاد سے موافقت پیدا کرتی ہے اور مذہب بادل خواستہ اخلاقی تبدیلی سے موافقت پیدا کرتی ہے۔ مذہب کا اخلاقی فلسفہ نئی اقدامات پیدا کرنا ہے، بلکہ قائم شدہ اقدامات کو محفوظ رکھنا ہے۔

چنانچہ مذہب اور محاشرے میں تناول ہر تہذیب کے اعلیٰ مدارج کی نشانی کرتا ہے۔ خوف زدہ اور جواس باختہ انسان کو سمازہ امانت کی پیشکش سے مذہب کا آغاز ہوتا ہے اور کسی قوم کو اخلاق اور عقائد کی وحدت دینے میں ختم ہوتا ہے جو سیاست حافل اور آرٹ کو بہت بھاتا ہے۔ یہ ماضی کی مردہ لاش کو زندگی دینے کی کوشش میں خود کشی کر لیتا ہے۔ جوں جوں علم پڑھنا یاد رکھتا ہے یہ دیو مala اور الہیات سے ملکرتا ہے۔ فنون اور علوم کا پروتھائی کنزروں اذیت ناک سلاسل یا نفرت انگیز رکاوٹ محسوس ہوتا ہے اور ذہنی و عقلي تاریخ سائنس اور مذہب کے درمیان تحریک کی شکل اختیار کر لیتی ہے جو اداہے پہلے پادری طبیقوں کے ہاتھ میں تھے مثلاً قانون، نزا، تعلیم اور اخلاقیات، شادی اور طلاق، وہ اداہے خدام الدین کے ہاتھوں سے نکل کر سیکولر اور دینوںی ہو جاتے ہیں۔ دانشمور طبیقہ قدیم الہیات اور اس کے ساتھ ساتھ اس سے متعلق اخلاقی منابط کو بعض چھپوڑ دیتا ہے۔ ادب اور فلسفہ پادری و مدنی ہو جاتا ہے۔ آزادی کی تحریک عقل و دلیل کی پرستش تک جاہنپوری ہے اور پُرستقون اور تعمور کے متعلق مخلوق کر دینے والے ازلہ سحر کا شکار ہو جاتی ہے۔ مذہبی سہاروں سے خروم چال چلن عیا شانہ انتشار میں ڈھل جاتا ہے۔ عقیدے کے بغیر زندگی شعوری افلام اور وامانہ امارت دوتوں کے لئے بوجہ بن جاتی

ہے۔ بالآخر معاشرہ اور اس کا مذہب دونوں زوال کا شکار ہو جاتے ہیں جیسے جسم اور روح ایک طرح کی محنت مرتے ہیں۔ اسی طرح مظلوموں میں ایک اور دیو ما لاجنم لیتی ہے جو انسانی امیدوں کو نئی شکل اور انسانی کاوش کو نیا لو۔ دیتی ہے اور صدیوں کے انتشار کے بعد نئی تہذیب کی تعمیر کرتی ہے۔

---

خواں پاپ

# تہذیب کے ذہنی عوامل

## I تحریر

ابتداء میں لفظ ہی تے انسان کو انسان بنایا۔ ان عجیب و غریب آوازوں کے بغیر جنہیں اسما نے نکرہ کیا جاتا ہے۔ سوچ الگ تھلگ اشیاء یا حستی، بالخصوص بصری تجربات تک محدود تھی۔ سکھیات کو ابزاد سے الگ کر کے کادر اشیا، کو ان کے خواص سے میز کر کے نہیں دیکھا جاسکتا۔ جنس (Class) کی نمائندگی کرنے والے الفاظ کے بغیر کسی خاص انسان کے متعلق سوچا جاسکتا ہے لیکن انسان بطور جنس (CLASS) نہیں سوچا جاسکتا۔ کیونکہ انہیں مادی انسان کو دیکھتی ہیں۔ انسان کے مجرد تصور انسان، کو نہیں دیکھتیں۔ انسان کی شروعات اس وقت ہوتی جب کچھ جانور اور کچھ آدمی نما انسان نے غارہ یا درخت پر پالتی ماہ کر اپنے دماغ کو پہنچے اس نکرہ ایجاد کرنے میں مدد ملی۔ پہلی آواز جو ایک جیسی اشیاء کے گروپ کی نشاندہی کرے گی۔ مگر جس کا مطلب تمام گھر ہوں، انسان، جس سے مراد تمام انسان ہوں اور روشنی کا مطلب ہر وہ روشنی جو زمین یا سمدر ہے پر چکی ہو۔ اس لمحے سے انسان نے ایک نئے اور تناقضی ذہنی سفر کا آغاز کیا۔ لفظ سوچ کے نئے اسی طرح کام آتے ہیں جس طرح کام کے نئے افزار۔ پیداوارہ زیادہ ترا فزارِ محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کی ترقی پر مختصر ہے۔

چونکہ آغاز میں سب کچھ انداز سے ہی تھے۔ لہذا گفتار کے آغاز کی تصویر کشی میں متخینہ بالکل آنداز رہی۔ شاید زبان کی پہلی شبکل — جسے اشاروں کے ذریعے ایلاع کہا جاسکتا ہے — ایک جانور کا دوسرا جانور کو محبت کا بلا فاصلہ۔ اس اعتبار سے جنگل، چھاؤں اور صحراء گفتار کے ساتھ نہ نہیں۔ ایک دوسرے کو خبردار کرنے اور دہشت میں نکالی جانے والی آوازیں ماں کی بچے کو آواتر، جنوں کی آوازیں اور پیدائش کی خوشی کا اظہار، ایک دوسرے سے دوسرے درخت سے ایک چھپا ہٹ، سب جانوروں کی طرف سے انسان کی گفتار کی تیاریاں تھیں۔

شیلوں فرانس کے نزدیک جنگل میں رہتے والی ایک لڑکی خوفناک بیخنوں اور غرامتوں کے علاوہ کوئی بات نہیں کر سکتی تھی۔ جنگل کی یہ نہاد آوازیں ہمارے کانوں کو بے معنی لکھتی ہیں۔ ہم فلسفیانہ مزاج کے مالک کہتے ہیں کہ طرح میں جو اپنے مالک کے متعلق کہتا ہے ”میری آوانہ سے جو کچھ اظہار پاتا ہے اس کا کچھ مطلب ہوتا ہے جبکہ میرے مالک کے منہ سے زیادہ بکواس نکلتی ہے“؛ وہ میں اور کریگ نے کبوتروں کی حرکات اور سوراخ کے درمیان بجیب تلازہ مرد ریافت کیا ہے۔ ڈولیوں نے پکھیوں اور فاختہ کی استعمال کر دے بارہ مخصوص آوانوں، کہتے کی پندرہ اور سینکوں والے موشیلوں کی پائیں آوانوں کو میز کیا ہے۔ لگاہ تر کو معلوم ہوا کہ بوذ نے میں مختلف آوازوں اور ہیں شمار جسمانی حرکات سے اپنی گنگلو جاری رکھتے ہیں۔ اس معمولی ذخیرہ الفاظ سے ہم چند قدم آگے چلتے ہیں تو ایک سادہ آدمی اپنی روزمرہ گنگلو میں تین سو لفظ استعمال کرتا نظر آتا ہے۔

ابتدائی سوچ کے ابلاغ میں حرکت و جنبش بنیادی جبکہ گفتارہ شافعی درج پر نظر آتی ہے۔ جب گفتگو سے کام نہیں چلتا پھر اشاروں کا سہارا لینا پڑتا ہے۔ شمالی امریکی انڈین کی یہ شمارہ نر بانیں تھیں، اکثر شادی شدہ جوڑے دو مختلف قبیلوں سے ہوتے تھے چنانچہ ان کے درمیان ابلاغ گفتار کی بجائے اشاروں سے ہوتا تھا۔ یوسَ ماگن ایک ایسے جوڑے سے واقع تھا جو تین سال تک ابلاغ کے لئے اشارے ہی استعمال کرتا رہا بعض ہندوستانی نر بانوں میں حرکات واشاروں کی اتنی اہمیت تھی کہ اہر پاؤ اندر حیرے میں ابلاغ نہیں کر سکتے تھے۔ غالباً پہلے انسانی الفاظ حروفِ استجوابیہ تھے۔ ہنوروں کی طرح جذبے کا اظہار، پھر اسماء جن کے ساتھ سمیت کی طرف اشارے بھی شامل تھے۔ پھر تقدیری آوانیں جو وقت کے ساتھ اشیاء یا افعال کا نام بن گئیں، ہزاروں سال کی غیر یقینی انسانی تبدیلیوں اور پسحیر گھیوں کے بعد ہر نہ بان میں ایسی تک سیکلوں تقدیری الفاظ موجود ہیں۔ قدیم مبلغ میں کائیکوہ تبدیلے کا چھینک کے لئے مکمل تقدیری لفظ موجود تھا۔ غالباً اسی طرح کے آغاز سے ہر زبان کے بنیادی الفاظ موجود میں آئی۔ ایسا نے تمام عبرانی الفاظ کو پانچ سو بنیادی الفاظ اور سیکیٹ نے تمام پورہ بی الفاظ کو چارہ سو بنیادی الفاظ تک گھٹا دیا ہے۔

ساوگی کے اعتبار سے فطری قوموں کی نر بانیں لازمی طور پر غیر متمدن نہیں ہیں۔ ان میں سے کئی ذخیرہ الفاظ اور سڑکچر کے اعتبار سے سادہ ہیں لیکن بعض ہماری نر بانوں کی طرح کپلیکس اور چینی نر بان سے نریادہ منظم ہیں۔ ان میں لفاظی بھی شامل ہے۔ تقریباً تمام غیر متمدن نر بانیں خود کو جزئیات اور حیات تک محدود رکھتی تھیں، جبکہ ملکی یا مجرد اعتبار سے ناکافی تھیں۔ اسرائیل کے باشندے کتے کی محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

دُم اور گائے کی دُم کے لئے الگ الگ الفاظ استعمال کرتے تھے لیکن ان کی زبان میں دُم کے لئے کوئی لفظ نہیں تھا۔ تسمائیں کے خاص خاص درختوں کے الگ الگ نام تھے لیکن درخت کے لئے کوئی عمومی لفظ نہیں تھا، پوک سلا اندیں سیاہ شاہ بلوط کے بلوط، سفید اور سرخ شاہ بلوط کے لئے الگ الگ نام یتے تھے لیکن شاہ بلوط کے لئے کوئی نام نہیں تھا۔ درخت کے لئے تو کیا ہوتا۔ بلاشبہ کئی نسلوں کے بعد اسہم منظر اسہم نکرہ میں تبدیل ہوا۔ متعدد قبیلوں میں رنگ کے لئے کوئی علیحدہ لفظ نہیں تھا جیسے رنگدار اشیاء سے مینکر کیا جاتا۔ ایسے مجردات مثلاً آواز، سیکس، انواع، اخلاص، روح، جذب، عقل، مقدار، امید، ذر، معاملہ، شعور کے لئے الفاظ موجود نہیں، نکری ترقی کے ساتھ ساتھ ایسی مجرد اصطلاحات عدالت و معلولوں کے معکوس تعلقات سے پیدا ہوتی دھانی میں اور بطافت کے آلات اور تہذیکی علامتیں بن جاتی ہیں۔

لغظوں نے انسان کو اتنا کچھ دیا کہ یہ مقدس لگنے لگے۔ یہ جادوئی فارسیوں کا مسودا بنے۔ ان کی توقیر اس وقت زیادہ تھی جب یہ زیادہ بے معنی تھے، ان سے تصرف سوچ میں وضاحت و فصاحت آئی بلکہ بہتر معاشرتی تنظیم بھی وجود میں آئی۔ انہوں نے تعلیم کے بہتر ذرائع اور علم و فنون کے ابلاغ سے نسلوں کو ذہنی طور پر بروٹ کیا۔ انہوں نے ابلاغ کا ایسا رایط تخلیق کیا جس سے ایک نظر یا غصیدہ لوگوں کو ایک مجاہش وحدت میں گھاٹ سکتا تھا۔ انہوں نے تصویرات کے سفر کی نئی شاہراہیں کھولیں اور زندگی کی وسعت و معہوم کو کشادگی بخشی۔ کیا کوئی دوسری ایجاد طاقت اور عظمت میں اسم نکرہ کی ہمسر ہو سکتی ہے۔

سوچ کی وسعت کے بعد گویائی کا سب سے بڑا تحفہ تعلیم تھا۔ تہذیب آرٹ، داش، عادات و اطوار اور اخلاق کا خزانہ ہے۔ جس سے فروذ ہنی ترقی

میں اپنی عندا حاصل کرتا ہے۔ ہر نسل کی نسلی دراثت کے اس دوری اکٹ بے کے بغیر تہذیب اتفاقی موت مرجائے گی۔ اس کی زندگی تعلیم کی مرہبونِ منتستے ہیزِ متمدنگ لوگوں کی تعلیم میں غیر ضروری نتود و ناتاش نہیں تھی۔ ان کے نئے تعلیم فقط مہارست کا ابلاغ اور کسر عارہ کی تربیت تھی۔ نوآموز کا استاد سے بھروسہ رشته ہوتا تھا۔ اسی بڑا دراست اور عملی تربیت سے یہ متمدنگ پیچ کی نخو میں تیری پیدا ہوتی۔ اور ماحدا قبیلوں میں دس سال کی عمر تک لڑکا اپنے باپ کے تمام فتوں سیکھ لیتا اور عملی زندگی کے لئے تیار ہو جاتا۔ الیوٹوں میں دس سال کا لڑکا خود اپنا گھر بناتا اور بعض اوقات یوسی بھی حاصل کر لیتا۔ ناسخہ رای میں چھ یا آٹھ سال کے لڑکے اپنے والدین کا گھر تھپوڑ کر اپنا جھونپڑا بناتے اور شکار اور ماہی گیری کے ذریعے زندگی گزارتے۔ اکثر یہ تعلیمی طریقہ کار بھسی زندگی کے آغاز کے ساتھ ختم ہو گیا۔ پہلی از وقت بلوغت کے ساتھ پہلی از وقت جمود بھی پیدا ہو گیا۔ ان حالات میں بارہ سال کا مرد کا بالع اور بچپسی سال کا بولڑا ہو جاتا تھا۔ اس کا مطلب یہ نہیں کہ ”وحشی انسان“ کا ذہن طغماۃ تھا بلکہ یہ کہ اس کے پاس جدید پیچے کی طرح کی سہولتیں اور موضع نہیں تھے۔ وہ طویل اور محفوظ طفویت نہیں گزار سکتا تھا جو تہذیبی درشے کا نیاز نہ مکمل ابلاغ کرتی۔ مصنوعی اور مستحکم ماحول کے خلاف متذکر اور پچدار، یہ عمل کو سامنے لاتی ہے۔ فطری انسان کا ماحول نیادہ و پریا تھا۔ اس کے نئے ذہنی پیشی کی نہیں بلکہ ہمت اور کردار کی ضرورت تھی۔ جس طرح جدید تعلیم عقل پر بھروسہ کرتی ہے اسی طرح یہ متمدنگ باپ کردار پر بھروسہ کرتا تھا۔ وہ عالم فاصل نہیں بلکہ انسان بناتے کے چکر میں تھا۔ چنانچہ با مقابلہ شرکت کی رسوم، جو نوجوان کی بلوغت تک پہنچنے اور تبلیغ کی رکنیت حاصل کرنے کی نشاندہ ہیں

گرتی تھیں، کام قدر حوصلے کا امتحان عطا علم کا امتحان نہیں۔ ان کا ذکریہ فوجوں  
 نسل کو جنگ کی سختیوں اور شادی کی زندگی داریوں کے لئے تیار کرنا تھا۔ اس قسم  
 کی باضابطہ شرکت کے بعْض امتحانات "بہت زیادہ خوفناک اور باغیثہ ہیں" کافروں  
 میں جو لڑکے بلوغت کے امیدوار ہوتے انہیں دن کے وقت مشکل کام کرنے  
 کو دیا جاتا اور رات کے وقت سونے سے روکا جاتا۔ یہاں تک کہ وہ محکمن سے  
 چور ہو کر گرفتار ہوتے۔ اسے زیادہ یقینی بنانے کے لئے انہیں شدید تازیہ  
 رسید کئے جاتے یہاں تک کہ ان کے جسم سے خون پھوٹ نکلتا۔ اس کے نتیجے  
 میں بہت سے لڑکے مر جاتے، لیکن شاید ان کے بڑے اس معاملے کو بقاء  
 اصلاح کی امدادی پیش نہیں کے طور پر زیادہ فلسفیانہ طریقے سے سوچتے تھے۔  
 اکثر یہ باضابطہ شرکت کی رسماں لڑکپن کے خاتمے اور شادی کی تیاری کی  
 تاشند ہی کرتی تھیں۔ دہن اصرار کرتی کہ دلبتاں کلیعت برداشت کرنے  
 کے حوصلے کا ثبوت فراہم کرے۔ کانگو کے کئی قبیلوں میں باقاعدہ شرکت  
 کی رسماں ختنے کی صورت میں ادا ہوتی۔ اگر نوجوان بھر بھری لیتا یا چھپتی تو اس  
 کے رشتہ داروں کو پیٹ دیا جاتا اور اس کی ہونے والی دہن جو اس رسماں  
 کو بغور دیکھتی اُسے حقارت سے یہ کہہ کر مسترد کر دیتی کہ اُسے اپنے خاند  
 کے طور پر ایک لڑکی قبول نہیں۔

www.KitaboSunnat.com

غیر مسلمان تعلیم میں تحریر کا استعمال نہیں تھا۔ فطری لوگوں کو جو چیز بہت  
 حیران کرتی تھی وہ اہل یورپ کا طویل فاصلے کے باوجود تحریری رابطہ تھا۔  
 بہت سے قبیلوں نے اپنے مہذب استعمال کرنے والوں کی نقل سے لکھنا  
 سیکھ لیا تھا۔ لیکن بعض قبیلے شلاشی اسلامی افریقیہ پاپے ہزار سال تک پڑھنے لکھی  
 قوم کے ساتھ تعلق کے باوجود ناخواستہ رہے۔ سادہ قبیلے جو مقابلاً تھا ان کی

زندگی گزارتے اور ستاریخ نہ ہونے کی مسروتوں سے آشنا تھے۔ تحریر کی ضرورت محسوس نہ کرتے تھے۔ ان کی یادداشتیں اتنی مضبوط تھیں کہ انہیں کچھ بایو رکھنے کے ذریعہ درکار نہیں تھے۔ وہ جو کچھ جانتے اُسے اپنے ذہنوں میں محفوظ رکھتے جوتا ہی بھی ریکارڈ اور تہذیبیں ورثہ خود کی ہوتا اُسے اپنے بھوں تک رہانی منتقل کر دیتے تھے۔ اس رہانی روایت اور لوگ ورثہ کی بناء پر ادب و فہرست میں آیا۔ تحریر کی ایجاد کی ایک بھی عرصتے تک اس لئے مخالفت کی جاتی رہی کہ یہ اخلاق کا پڑیہ غرق کر دے گی۔ ایک مرمری اسطورہ کے مطابق جب دیوتا ٹلوخ نے اپنی تحریر کی ایجاد کا اکٹھاف ہادشاہ ملائک کے سامنے کیا تو اس بھی ہادشاہ نے اسے تہذیب کا دشمن اور ملعون قرار دیا۔ ہادشاہ نے احتجاج کیا ہے کہ پچھے اور جوان بھوا پتے پڑھے ہوئے کو یادداشتیں میں محفوظ رکھتے ہیں تحریر کے ذریعے خود پر اختصار کرنا اور اپنی یادوں سے کام لینا چھوڑ دیں گے؟

بے شک ہم اس عظیم الشان حکومتی کی بنیاد کے متعلق صرف اندازہ لگا سکتے ہیں۔ غالباً یہ فلسفہ سازی کی صفائی پیداوار اور منہج کے یہ تنوں پر مبنی ٹیکارک کے طور پر شروع ہوتی۔ شاید قبلیوں کے درمیان تجارت کے فروغ سے لکھے ہوئے اشاروں کا نظام ضروری ہو گیا تھا۔ اس کی ابتدائی شکلیں تجارتی اشتیاء کی روایتی تصاویر تھیں جیس طرح تجارت کے ذریعے مختلف نیابوں کے قبلیوں آپس میں تعلق پیدا ہوا اُس کے لئے باہمی طور پر قابل فہم طریقہ کار اور بیاناع ہروری ہو گیا۔ غالباً سب سے پہلے لکھی ہوئی علمیں اعداد تھے جو ہمودا متوازی نشانیوں کی شکل کر کے ہاتھ کی انگلیوں کی بنائندگی کرتے تھے۔ ہم آج بھی ہندسے گئنے کے لئے انگلیوں کا استعمال کرتے ہیں۔ ایسے الفاظ مثلاً Five محکم دلائل و براہین سے مزین منتوں و منفرد موضوعات پر مشتمل ہفت آن لائن مکتبہ Funf نقطہ

اعداد انگلیوں کی نشاندہی کرتے تھے۔ ۷ ایک چھٹیے ہونے والی کمپنی کرتا تھا۔ ۸ و ۹ تھے جو آپس میں جڑے ہوئے تھے۔ تحریر اپنی ابتداء میں، جیسا کہ آج بھی چین اور چین میں موجود ہے۔ ڈائیگ اور آرٹ بنانے کی خلک میں تھی۔ جیسے جب تک انسان نے نفقوں کا استعمال نہیں کیا تھا اُس نے جسمانی حرکات و سکرات سے کام لی۔ اسی طرح اُس نے اپنی سوچ کی ترسیل کے لئے تصویریں استعمال کیں۔ ہر حرف اور لفظ کبھی ایک تصویر رکھتا۔ قدمیں چینی قضا ویر جو تحریر کی پیش رو تھیں انہیں Ku-Wan کہتے تھے۔ جس کا مطلب "اشارة ای تصاویر" ہے۔ طوطم کے پوب ہمٹو گراف تحریر تھے جیسا کہ میسن بتاتا ہے یہ قبائل آن گراف تھے۔ بعض قبائل یاد و اشت کی مدد یا کسی پیغام کی ترسیل کے لئے زندان دار لا عصیاں استعمال کرتے تھے۔ بعض دوسرے قبائل مثلاً الگون کوئ انڈین زمرہ لاٹھیوں کو زندانی دارہ بناتے بلکہ ان پر تصویر کشی بھی کر دیتے جو جھوٹے چھوٹے طوطم پوب بن جاتے یا شاید یہ چوب پڑے پہیانے پر زندانی دار لا عصیاں تھیں۔ پیر و دیا کے انڈین اعداد اور تصویرات کا پورا ریکارڈ مختلف رہنماؤں کی ڈوریوں کو کاشتھیں لکا کر رکھتے تھے۔ غالباً جنوبی افریقی انڈین کی زندگی پر اس حقیقت سے بھی کچھ روشنی پڑتی ہے کہ مشرقی آرہ کی پیلا گو اور پولی میں ایسا ہی دستور تھا۔ لاوٹرے چینیوں کو سادہ زندگی کی طرف لوٹنے کی تاکید کرتے ہوئے مشورہ دیتا ہے کہ وہ اپنے گان خصول والی ڈوریوں کے ابتدائی استعمال تک جا سکتے ہیں۔

تحریر کی زیادہ ترقی یافتہ شکلیں فطری انسان میں چھٹی ہوئی ملتی ہیں رساو تھے میز کے آئر جز میں پر مورتی تحریر کے سکرپٹ میں۔ کیر و مین جز میں پر ایک ایسا سکرپٹ دریافت ہوا جو ایک اون رکنی علامتوں پر مشتمل ہے اور تصاویر و تصویرات کی عکاسی کرتا ہے۔ روایت ہے پہنچتا ہے کہ کس طرح ایسے جنیز یہے

کے پیدا و بست اور سردار تحریر کا سارا علم اپنے نگہ مدد و در رکھتا چاہتے تھے اور کس طرح لوگ ہر سال پڑھی جانے والی نو صیں سننے کے لئے اکھیے ہوتے تھے، اپنے ابتدائی مراحل میں تحریر ایک پیاسارہ اور پاک جیز تھی۔ ہم اس بارے میں یقین سے نہیں کہہ سکتے کہ پولی نیسیا کے یہ مسودے تاریخی تہذیب یہوں سے ماخذ نہیں تھے۔ بہر طور تحریر کہ تہذیب کی علامت ہے۔ متمدن اور فیض متمدن انسان کے درمیان تاریک امیانات میں سے سب سے کم غیر یقینی ہے۔

ابتداء میں لڑپر الفاظ تھے نہ کہ حروف۔ یہ پروہنی، بھجن یا جادو کے حسن کے طور پر پیدا ہوتا ہے، جیسے مٹونا پر دہست ادا کرتے تھے اور یادو اشتوں میں زبانی کلائی متعلق ہو جاتا تھا، رومی شاعری کو Carmina کہتے تھے جس کا مطلب اشعار اور افسوس تھا۔ یو تانیوں میں نفظ Ode کا مطلب جادو عقایہ مطلب انگریزی لفظ Runes اور جرمن لفظ Lied کا ہے۔ شاید وزن Rhythm اور میرا فطرت اور جسمانی زندگی کے تابع سے مأخذ تھا جسے بظاہر جادو گروں نے ترقی دی تھی تاکہ اپنی شاعری کے منتروں کی ترسیل کی جائے اور انہیں پڑھایا جائے۔ یو تانیوں نے پہلی بھروسہ دلیلی کے پروہنیوں سے منسوب کی تھیں جن کے متعلق خیال کیا جاتا تھا کہ انہوں نے جمادات خالق میں دیوتاؤں سے صلاح مشورے کے لئے بھروسے ایجاد کی تھیں۔ تبدیلی کیج ان پرہ وہنائی بنا دوں سے شاعر خطیب اور مخون شاعری کا رناموں کا ریکارڈ رکھنے والا، شاعر مقدس بھجن کانے اور دلیرانہ اساطیر کو محفوظ رکھنے والا اور موسیقار داستانوں کو موسیقی میں ڈھانا۔ جس سے لوگوں اور بادشاہوں کی ترسیت ہوتی تھی۔ چنانچہ مجھی تبیتی اور نیو میکری ڈرونی میں سرکاری خطیب اور رادی ہوتے تھے جو خاص حوالے پر تقاریر کرتے تھے۔ تبیتی کے جنگوں کو ان کے باپ دادا کے کارنامے ستا کر ان میں ولوہ پیدا کرتے اور قوما

کی ماضی کی بے نظر غلطیوں کو پڑھا پڑھا کر پیش کرتے۔ بعض معاصر مورثیں کی ان سے کتنی ملختی ہے۔ شمالیوں کے پاس سرکاری شرعاً تھے جو کافیں گھانتے پھرتے تھے۔ ان میں محبت کے گیت کم ہوتے تھے۔ وہ عوامِ جسمانی دلیری، جنگ یا والدین اور بچوں کے تعلقات پر نظمیں پڑھتے تھے۔ یہاں الیکٹریسیٹریس میں متنے والی لوڑیں پر ایک بات پاک انہم پیش ہے جو جنگ کی بدولت اپنی بیٹی سے جدا ہو گیا ہے۔

میری بیٹی کا با دیان  
و شمن قبیلوں کی طاقت سے کبھی نہ ٹوٹا  
میری بیٹی کا با دیان  
ہونٹی کی سازش سے محفوظ رہا  
وہ اپنی تمام جنگوں میں فاتح رہیں  
اُسے صدقی گلاس میں زہریلا پانی پلاتنے کے لئے  
وہ علایا نہ جا سکا۔  
کیا کبھی میرا دکھ رفع ہو سکتا ہے؟  
ہمیں سمندوں نے چدا کر دیا ہے  
اے میری بیٹی، اے میری بیٹی  
میں وسیع اور پُر آب راستے سے افت کو دیکھتا ہوں  
میری بیٹی، اے میری بیٹی

## II سائنس

ہر بیٹھ سپنسر کی مستندائی کے مطابق تحریر کی طرح سائنس کا آغاز بھی پروتھیوں نے شروع کیا جس کی ابتداء، انکی نایابات سے ہوئی۔ مذہبیں تھواروں میں جاری رہا اور اسے مندوڑ میں حفظ رکھا گیا اور پروتھی ورنہ کے طور پر اگلی شدلوں کو مستقل کر دیا گی۔ اس معاٹے میں بھی سہ شروعات کے بارے میں قیاس پر احتمال کرتے ہیں۔ حالانکہ تہذیب کی طرح سائنس کا آغاز بھی زراعت اور جیو میری سے ہوا۔ جیب کہ لفظ سے خوب ہے جیو میری زمین کی پیمائش تھی، فصلوں اور موسکوں کے حساب کتاب کے نئے ستاروں کے مشاہدے اور کلینڈر کی مزدودت محسوس ہوئی جس سے شاید علم بیت نے جنم لیا۔ جہاز بناتی سے علم بیت میں ترقی ہوئی، تجارت سے ریاضتی اور صنعتی فنون سے فرزکس اور کمیٹری کی بنیاد میں پڑیں۔ گنتی غلبی گویاں کی پہلی شکلوں میں سے ایک تھی اور بہت سے قبلوں میں آج بھی یہ ایک خوشگوارہ سادگی کا مظہر ہے۔ تسانیں دو تک گنتے تھے "ایک دو اور بہت"؛ بڑا زیل کے گورامیں زیادہ دو رہ گئے "ایک، دو، تین، چار، لا تعداد"؛ تیوہا لکنڈر ز کے پاس تین اور چار کے لئے الفاظ نہیں تھے۔ تین دو "دو۔ ایک" کو کہتے اور چار "دو۔ دو" کو کہتے تھے۔ دمara کے باشندے دو بھروسوں کے بدلے چار لا تھیں نہیں دیتے تھے بلکہ دو مرتبہ ایک بھروسہ دو لا تھیں کے بدلے دیتے تھے۔ پہلے گنتی انگلیوں پر گئی جاتی تھی، پھر اعشاری نظام و جزو میں آیا۔ چنانچہ جب کچھ وقت کے بعد بارہ کے تصور تک رسائی حاصل ہو گئی تو یہ عدد بہت پسندیدہ بن گیا کیونکہ پہلے چھ میں سے پانچ اعداد بارہ کو تقسیم کرتے تھے۔

جنہاںچھ اشنا عشر یہ نظام پیدا ہوا جو آج ہمی انگریزی پیمائش کے نظام میں زندہ ہے۔ ایک سال میں بارہ ماہ، ایک شینگ میں بارہ پیس، ایک درجن میں بارہ ہاتھیاں، ایک گرس میں بارہ درجن، ایک فٹ میں بارہ اپنچ۔ اس کے برعکس تیرہ تقسیم نہیں ہو سکتا تھا جنہیں بیشتر کے لئے بد قسمت عدد بن گیا۔ ہاتھوں کی انگلیوں میں پاؤں کی انگلیوں کے اضافے ساتھ میں کا تنسو۔ ابھر اور فرانس میں اس عدد کا استعمال کثرت سے کیا گیا جسم کے باقی حصوں نے پیمائش کے شیڈر ڈکام دیا، ہاتھ ایک بالشت (فواپنچ) ایک اپنچ کے لئے ایک انگوھا (فرانسیسی زبان میں دونوں لفظ ایک ہی معنی دیتے تھے)، ایک کہتی آدھ گز کے لئے، ایک ایل ایک بازو کے برابر اور پاؤں ایک فٹ کے برابر تھا۔ ابتدائی زمانے میں انگلیوں کے ساتھ گنتی میں کنکروں کا اضافہ کر لیا جاتا۔ لفظ Abacus اور انگلی Calculus یعنی ہمارے لئے ایک مرتبہ پھر انکشاف کرتی ہے کہ ابتدائی ترین اور جدید ترین انسان میں کتنا کم فرق ہے۔ تصور یو اس یعنی متمدن سادگی پر مرتا اور اس ہمہ گیر تاثر کا اٹھا کرتا۔ ”ایک دیانت دار شخص کو اپنی دس انگلیوں سے زیادہ گنتی کی ضرورت نہیں پڑتی۔ بعض معاملات میں وہ اپنے پاؤں کی انگلیوں کا اضافہ کر سکتا ہے، میں کہتا ہوں ہمارے معاملات دو تین کی طرح ہوتے چاہیں۔ سو یا ہزار کی طرح نہیں۔ دس لاکھ گنتی کی بجائے آدھے درجن تک گتو اور اپنے حساب کتاب کو انگوھے کے ناخن تک رکھو“

اجسام فلکی کی حرکت سے وقت کی پیمائش غالباً علم بیان کی ابتداء تھی۔ لفظ Measure کی طرح اور غالباً لفظ Month Man پیمائش کرنے والے Moan چاند کی طرف دلالت کیا ہے۔ سالوں میں وقت کی پیمائش کرنے سے

بہت پہلے انسان نے چاند کے ذریعے وقت کی پیمائش کی۔ پاپ کی طرح سورج بھی مقابلنے بعد کی دریافت تھی۔ جنثی کہ آج بھی ایسے کام حساب کتاب چاند کی روایت سے ہوتا ہے۔ پوچھ لیں گے کیونکہ ریو ماہ کا مقام جس کی صابطہ بندی چاند سے ہوتی تھی۔ جب ان کا قمری سال بھروسی کے مقابلے سے علیحدہ ہو جاتا تو وہ ایک چاند کم کر کے توازن حاصل کر لیتے۔ لیکن آسمانوں کا ایں معقول استعمال بہت کم ہوتا تھا۔ علم نجوم، علم بستی سے زیادہ پڑتا ہے۔ سادہ لوگ وقت بتائے کی بجائے قسمت بتانے میں زیادہ دلچسپی لیتے تھے۔ انسانی مقدار اور کردار کے بارعے میں ستاروں کے اثر کی بابت لاتحراد توہمات پیدا ہو گئے۔ ان میں سے بہت سارے توہمات آج بھی زندہ ہیں۔ غالباً یہ توہمات نہیں بلکہ سائنس کے مقابلے میں ایک اور قسم کی غلطی ہیں۔

فطری انسان طبیعت کی تشكیل نہیں کرتا بلکہ اسے بروائے کار لاتا ہے وہ پروجکٹیوں کا صحیح راستہ نہیں بتا سکتا لیکن تیر صحیح نشانے پر یاندھتا ہے، اُس کے پاس کیمیائی علوم نہیں لیکن وہ ایک نظر میں تبادلتا ہے کہ کون سا پروژہ ہے اور کون سا قابل خورد ہے۔ وہ گوشۂ میں لگی چوڑٹ کو ٹھیک کرنے کے لئے جڑی بولیاں استعمال کرتا ہے۔ ہمیں یہاں پھر تذکرہ دو تا سیت میں امتیاز کرنا چاہیئے۔ غالباً پہلی ڈاکٹر عورتیں تھیں۔ اس لئے نہیں کہ وہ مردوں کی فطری نریں تھیں اور ناہیں اس لئے کہ وہ دایا کام کرتی تھیں بلکہ نہیں سے قریبی تعلق کے سبب انہیں پودوں کا اعلیٰ علم حاصل ہوا اور انہوں نے پروہتوں کے جادو لٹونے بے الگ ادویات کے علم کو فروغ دیا۔ ابتدائی زمانے سے لے کر اُس زمانے تک جو ہماری یادداشتیں میں محفوظ ہے عورتیں ہیں علاج معاملہ کرتی تھیں۔ جب خوبیت علاج کرنے میں پر مشتمل ہوتیں لائیں مکتبہ

غیر متعدد مرضیں طبیب یا شامال کے پاس جاتا تھا۔

یہ بات بہت حیران کوئی ہے کہ غیر متعدد طبیب بیماری کے متعلق اپنے نظریات جس سے مراد چیم کا کسی اجنبی قوت یا روح کے خلیے میں آجانا ہے۔ کے باوجود  
کتنے علاج کرتے تھے۔ ان کا بیماری کا نظریہ آج کے جراثیم کے نظریے سے کچھ زیادہ  
مختلف نہیں ہے جو علم طب میں آج حرف عام ہے۔ علاج کا سب سے عام طریقہ  
جادوی منتر تھے جو بد روح کو تابو کر لیتے یا اسے بھاول دیتے تھے۔ علاج کا یہ طریقہ  
کتنا عام تھا اس کو گاڑیں سور کی کہانی میں دیکھا جاسکتا ہے۔ جنہی کو آج بھی بہت  
سارے لوگ مرگی کو اسی قسم کا غیرہ سمجھتے ہیں۔ بعض معاصر مذاہب جھاڑ بھوک  
اور بہتر منتر کو بیماری بھاگانے کے لئے تجویز کرتے ہیں۔ زیادہ تو لوگ دو اوقیان  
کے ساتھ دعاؤں کے اثر کو بھی تسلیم کرتے ہیں۔ غالباً جدید طریقہ کار کی طرح تذییم  
طریقہ کار جیسی مشوروں کی شفایخش قوت پر عینہ تھا۔ ان ابتدائی طبیبوں کے  
دواں ان کے متعدد جانشینوں سے زیادہ ٹوراماٹی تھے۔ وہ خوفناک ماسک چڑھا  
کر جبوتوں کو بھاگانے کی کوشش کرتے، انہوں نے جانوروں کی کھا میں اور ڈھنی  
ہوتیں، چلاتے، پھیلتے، زور دزور سے ہاتھوں پر ہاتھ مارتے، شور دغونا پھاتے  
اور حکومکھی ٹیوب میں سے جبوتوں کو باہر کھینچتے۔ ”نظرت بیماری کو ٹھیک کرنی جیکہ  
علاج مریض کا دل بہلا تا ہے“، برآزیل کے بوروروسانس کو اعلیٰ سلطنت پر لے  
گئے کہ باپ جب اپنے بیمار نپکے کو دوائی دیتا تو بچہ تقریباً ٹھیک ہر جاتا۔

جزئی بوٹیوں کے علاوہ غیر متعدد انسان کے ذخیرہ ادویات میں خراب آور  
دو ایں بھی ہوتی تھیں جو درود کو کم کرتے اور آپریشن کرنے کے دوران کا  
آخر تھیں۔ کیوں میرے جیسا زہرا جو اکثر تریوں کی نوک پر لگایا جاتا تھا جیشش  
افیوں اور یو ٹکنیکس کی طرح کی دو ایسا تاریخ سے زیادہ پڑا فی ہیں۔ ایک بہت

مشہور ہے ہوشی کی دو اپریزوں کی کوکوا ہے۔ کار پیر بتاتا ہے کہ کس طرح ایرقیں بیمداک کی چیال سے استقریبوٹ کا علاج کرتے تھے۔ غیر متعدد سر جریکی میں کئی قسم کے آپریشن اور آلات استعمال کے مجاہتے تھے۔ بچے کی پیدائش کا خوب بندوبست کیا جاتا، زخم اور بڑی کی ٹوٹ پھوٹ کو مہارت سے ٹھیک کر دیا جاتا۔ شیشے کے چاقوں یا چتمانی کے تیز چھر سے خون بھایا جاتا، پھوٹے کو غشک کیا جاتا، اور نسوان کو پچھا جاتا۔ قدیم پیر دین انڈین سے لے کر جدید ملینیسٹن تک کھوپڑی کا آپریشن غیر متعدد طبیب کرتے تھے۔ جدید ملینیسٹن کے او سلطان ہر دس میں سے تو آپریشن کامیاب رہتے جبکہ یہ آپریشن ۱۸۸۶ء میں پیرس کے ہوٹل ڈیو میں ہیک ثابت ہوا۔

ہم آج ہنگے علاج کے دور میں غیر متعدد جہالت پر مسکراتے ہیں، جیسا کہ ٹاکٹراویور و نیڈل ہومزنے اپنی ساری زندگی علاج کرنے کے بعد لکھا ہے: "محنت اور زندگی کی خفاظت کے لئے ایسا کوئی کام نہیں جو انسان نہیں کرے گا اور اس نے نہ کیا ہو۔ اس نے پانی میں آدم حادوب کر دیکھا اور گیسوں میں اس کا آدم حادوب گھٹ گیا، ہقتوڑی ویرز میں میں دفن ہوا گما لو ہے سے چھڈا، گوشت میں چیختی سوئاں بہداشت کس اور جلد پر آگ جلائی۔ ان تمام قابلِ نفرت کاموں کو برداشت کرتا اور اس سب کی قیمت ایسے ادا کرنا کہ یہ کوئی بہت بڑا اعزاز ہو، جیسے چکلے بہت بڑی نعمت اور علاج معالجہ ایک عیاشی ہو۔

لے استقریبوٹ ایک مرغ ہے جو فسادخون سے بیدا ہوتا ہے۔ مسول رسم سونج جاتے ہیں جسم

## آرٹ ۳

آرٹ کے پچاس ہزار سال گزرنے کے بعد آج بھی انسان جیلت اور تاریخ میں اس کے سرچشمتوں پر بحث کرتا ہے، حسن کیا ہے؟ ہم اس کی تعریف کیوں کرتے ہیں؟ ہم اسے تحقیق کرنے کی کاوش کیوں کرتے ہیں؟ چونکہ یہاں نفسیاتی لفظوں کی تجسس نہیں ہے اس انتصار سے جواب دیں گے کہ حسن وہ خاصیت ہے جو کسی شے یا کسی بھی شکل میں ہو دیکھنے والے کو خوش کرتی ہے۔ بینادی طور پر کوئی شے دیکھنے والے کو محض اس لئے خوش نہیں کرتی کہ وہ حسین ہوتی ہے بلکہ وہ دیکھنے والے کو خوش کرتی ہے اس لئے اسے حسین لگتی ہے۔ جو شے شوق کی تکین کرتی ہے خوبصورت لگتی ہے۔ جھوک سے مرتے ہوئے انسان کو کھانا خوبصورت لگے گا، کوئی منظر سینے نہیں لگے گا۔ ہو سکتا ہے کہ خوش کن شے دیکھنے والوں کی طرح کی نہ ہو۔ ہمارے اپنے ذاتی خیال میں کوئی شکل اتنی خوبصورت نہیں ہوتی جتنا ہماری اپنی اور آرٹ کا آغاز اپنے جسم کی تزئین ہی سے ہوتا ہے۔ خوش کن مظہر ہوان پر درجبویر بھی ہو سکتی ہے۔ تب حسِ جمال جنس کی شدت اور تحقیق اُبیج پر پہنچ جاتی ہے۔ یوں حسن کی مہک ہر اس شے میں پھیل جاتی ہے جس کا مجبوری سے تعلق ہوتا ہے۔ ان تمام ہستیوں میں اس کی جدک نظر آتی ہے جن میں اس کی مشاہدہ ہوتی ہے۔ تمام رنگ جو اس کی تزئین ا کرتے ہیں، تمام زیورات اور ملبوسات جو اس پر پہنچتے ہیں، تمام اشکال اور حرکات جو اس کی خوش اقدامی اور سطافت کی یاد دلاتے ہیں حسین لگنے لگتے ہیں۔ خوش کن شکل ایک محبوب مردم بھی ہو سکتا ہے۔ یہاں جو کوشش پیدا ہوئی

ہے اُس کا نتیجہ ہے جو مکر دار سے طاقت کی پوجا کرواتی ہے یوں الہیت کا تصور پیدا ہوتا ہے — قوت کی موجودگی میں تکین — جو تمام ارف ارب کی تخلیق کرتی ہے۔ آخر میں فطرت بذات خود الوہی اور خوبصورت ہو سکتی ہے، فقط اس لئے نہیں یہ صرف عورت کی نزاکت اور مرد کی طاقت کا روپ بھرتا ہے بلکہ اس لئے کہ ہم اس میں اپنی خوش سُمّتی اور احساسات، دوسروں کے لئے اپنی محبت اور خدا اپنے لئے اپنی محبت بھر دیتے ہیں — اس میں اپنی جوانی کے نظارے بھر دیتے ہیں، زندگی کے ہنگاموں سے فرار حاصل کر کے اسونگی چاہتے ہیں، اس کے تمام انسانی مousouں — سر بیز جوانی، سر گرم بلو اور چیر عمری اور سرد بڑھاپے میں زندہ رہتے ہیں۔ ہم اسے اُس ماں کے بیوے میں دیکھتے ہیں جس نے زندگی عطا کی اور جو عورت پر محی اپنا دام واکر دے گی۔

آرت حسن کی تخلیق ہے یہ ایسی شکل میں سوچ یا احساس کا اظہار ہے جو حسیں یا ارفع لگتا ہے اور ہمارے اندر وہ خوشی پیدا کرتا ہے جو عورت مرد کو یا مرد عورت کو دیتا ہے۔ سوچ زندگی کے مختلف تک رسائی اور احساس زندگی کی تخلیقوں سے خاصی ہے۔ یہ صورت ہمیں آہنگ کے ذریعے تکین کر سکتی ہے۔ آہنگ جو ہمارے سانش کے ساتھ، خون کی گردش، سردیوں اور گرمیوں، نشیب و فزانہ، دن رات کے ساتھ پیدا ہوتا ہے یا یہ ہمیں تناسب ساخت کے ذریعے خوشی پہنچا سکتی ہے جو ایک ساکن آہنگ ہے۔ یہی صورت قوت کی نمائندگی کرتی ہمیں پوچوں اور جانور عورت اور مرد کے باسلیق تناسب کی یاد دلاتی ہے یا یہ ہمیں رنگ کے ذریعے خوش کر سکتی ہے جو روح میں چمک اور زندگی میں شدت پیدا کرتا ہے اور آخر میں یہ صورت

ہمیں سچائی کے ذریعے صرف کر سکتی ہے کیونکہ نظرت یا حقیقت کی شفاقت اور واضح تعلق جو کسی پودے یا جائز کے فنا پذیر ہر سُن یا کسی واقعہ کے شتابی مفہوم کا احاطہ کرتی ہے، ہماری فرمات اور تفہیم کے لئے اسے جامد کرو دیتا ہے۔ ان متعدد و مأخذات سے نہیں کی عظیم الشان جہتیں پیدا ہوتی ہیں۔ گیت، رقص، جو سیقی، دُراہم، طرف سازی مصودی، جنسی سازی، فنِ تعمیر، ادب، نفس۔ فسفر کیا ہے؟ ایک آرٹ۔ تجربے کے انتشار کو ”معنی خیز صورت“ دینے کی ایک اور شکل۔

غیر متمدن معاشرے میں تصویرِ حسن کے زیادہ و قیع نہ ہوتے کی وجہ یہ ہے کہ جنسی خواہش اور اس کی تکمیل میں تاخیر کی کمی مطلوبہ فرد کے متعلق تخفیاتی وسعت کا وقت مہیا نہیں کرتی۔ یہ تخفیاتی اساس فرم مطلوبہ کے حسن کو تکمیل کرتا ہے۔ غیر متمدن انسان عورت کا انتساب اُس کے حسن کی بجائے سعدہ مندرجی کی بنیاد پر کرتا تھا۔ وہ ایک بخاکش عورت کو اُس کی بد صورتی کی وجہ سے مسترد کرنے کے متعلق کبھی سوچ بھی نہ سکتا تھا۔ جب ہندوستان کے ایک بردار سے اُس کی محبوب ترین بیوی کے متعلق پوچھا گی تو اُس نے اس سلسلے میں مخذالت کی کہ اُس نے اس پہلو پر کبھی نہیں سوچا۔ اُس نے فریکلن کی بالغ نظری سے جواب دیا۔ ان کے چہرے کم و بیش خوبصورت ہو سکتے ہیں لیکن باقی پہلوؤں سے عورتیں ایک جیسی ہوتی ہیں۔ اگر غیر متمدن انسان میں تصویرِ حسن کہیں موجود ہمیں تھا تو یہ ہمارے تصور سے بہت مختلف تھا۔ رچرڈ کہتا ہے ”جتنی نیکرو نسلوں کو میں جانتا ہوں ان میں اس عورت کو خوبصورت سمجھا جاتا جس کی کمر پتلی نہ ہو، جس کا جسم بغل سے لے کر کوہول تک ہموار۔“ سیر جی۔ اسی طرح ہو۔ بعض افریقی مردوں میں اتحمی کے سے کافی اور لکھتا پیٹھ عورت کے حسن کی علامت ہے اور سارے افریقیہ میں موٹی عورت کو سب سے زیادہ

دکش سمجھا جاتا ہے۔ ملکوپارک کہتا ہے ”ناٹھیریا میں موٹاپے اور رُسُن کو تصرف الفاظ سمجھا جاتا ہے۔ ایک او سط درجے کی عورت بھی ایسی ہونی پاہئے جو ہر بازو کے نیچے ایک غلام کے بغیر نہ چل سکتی ہو۔ مکمل خوبصورت کا وزن امتحان کے لئے ایک اونٹ کی ضرورت ہے“، بریفائل کہتا ہے ”وختی انسان زیادہ تر عورت میں ایسے خدوخال کو ترجیح دیتا جو عموماً پسند نہیں کئے جلتے یعنی لمبی لمبی ٹکڑتی ہوئی چھاتیاں۔“ ڈارون کہتا ہے ”بہت سادی ہو۔ نہایت عورتوں کا پچھلا حصہ حیرانی کی حد تک اُبھرا ہوتا ہے۔“ اور سر اندیز رو سستھ کو یقین ہے کہ مرد اس خصوصیت کی بہت تعریف کرتے ہیں۔ اُس نے ایک مرتبہ ایک عورت کو دیکھا جسے بہت حسین خیال کیا جاتا تھا وہ پچھے سے اس قدر ہوئی تھی کہ جب ہمارہ زمین پر پہنچتی تو انہوں نکتی تھی وہ اپنے آپ کو آگے دھکلتی رہتا تھا کہ کوئی کسی دھلوان جگہ پر منجع جاتی۔ برلن کے مطابق سماں مرد اپنی بیوی کا اختبا اس طرح کرتے کہ عورتوں کو قطار میں کھڑا کر دیتے اور اس عورت کا اختبا کرتے جس کا پھیل حصہ زیادہ فربہ اور عپیلا ہوا ہوتا۔ کسی نگر کے لئے اس سے مخالف صورت سخت قابل نفرت ہے۔

درحقیقت یہ بات اغلب ہے کہ فطری مرد حسن کو عورت کے اعتبار سے دیکھنے کی بجائے اپنے اعتبار سے دیکھتا تھا۔ آرٹ کی ابتداء گھرست ہوئی۔ غیر متمدن مرد غور و تفاخر میں جدید انسان کے برابر تھا۔ عورت کو یہ بات ناقابل یقین گئی۔ فطری لوگوں میں جانوریں کی طرح عورت کی بجائے مرد زیور پہنتا تھا۔ بوونک کہتا ہے ”آسٹریلیا میں نیپیاش پر مکمل طور پر مرد کی اجارہ داری ہے۔“

اسی طرح میزیسیا، نیو گیانا، نیو کیلینڈرینیا، نیو برلن، نیو ہنیو ورلڈ اور

شماں امریکی انڈین میں بھی زیریافت پر مردوں ہی کی اجارہ داری ہے۔ بعض قبائل میں کسی اور ساام پر آتا وقت صرف نہ کیا جانا تھا جسم کی زیریافت پر صرف ہوتا تھا۔ بظاہر آرت کی پہلی شکل جسم کو مصنوعی طور پر رکنابے۔ بعض اوقات اس کا مقصد عورتوں کی توجہ حاصل کرنا اور بعض اوقات شمنوں کو درانہ تھا۔ آسردیوں باشندے بہشیدہ اپنے ساتھ سفید، سرخ اور نرم درنگ کا روتھ تھا۔ یعنی پھر تے تھے تاکہ کثرت سے اپنا حُسن سنوار سکیں۔ جب یہ اشیاء ختم ہو جائیں تو وہ دور دراز کی مہم جوئی اور خطرے کے باوجود انہیں حاصل کر لیتا۔ عام دنوں میں وہ لگاؤں، کندھوں اور سینے پر رنگ کے کچھ دجتے لگا کہ مطمئن ہو جاتا یکن تھوار کے دنوں میں اگر اس کا پورا جسم زنگا ہوانہ ہوتا تو اسے بہت شرم محسوس ہوتی۔

بعض قبائل میں جسم رنگنے کے حشو قردوں کے لئے مخصوص تھے۔ بعض قبیلوں میں شادی خدا و عورت کو گردان پر رنگ لگانا ممنوع تھا۔ لیکن عورتیں سب سے پرانے آرت — کامیک — کو حاصل کرنے میں زیاد پچھے نہ رہیں۔ جب کیٹھن لگنے والیں میں گیا تو اس نے دیکھا کہ جب اس کے ملاج ساحل سے واپس آئے تو ان کی ناک میں مصنوعی طور پر سرخ یا پیلے رنگ کی تھیں۔ عقایقی لوگوں کا روشن ان کی ناک پر چڑھ گیا تھا۔ وسطی فرقہ کی قلاط خواتین دن کے کئی گھنٹے اپنی زیریافت پر صرف کرتیں۔ وہ اپنے انگلیوں اور انگوٹھوں پر ساری رات ہند کی کے پتے چپکائے رکھتیں جیسے وہ ارعوانی ہو جاتے تھے، وہ اپنے دانت نیلے، ارجوانی اور پیلے رنگوں سے رنگتیں، اپنے بالوں پر نیل لگاتیں اور اپنی آنکھوں کی پلیسوں پر سرمه لگاتیں۔ ہر بانگو عورت اپنے ڈرینگ کیس میں چمپی رکھتی جس سے وہ اپنے ابر و اوپر کو

انھماقی تفہیں۔ بالوں کی سوئیاں، انگوھیاں، گھنٹیاں، بٹن اور بکسوارے رکھتی تھیں۔  
 پیر متمدن روچا پیر تیکر کے یونان کی طرح رنگ و روغن کی نایا نیداری پر  
 مضطرب ہو جاتی تھی۔ چنانچہ اُس نے تقوش بنانا پچھنا اور طبیعت کو نیادہ  
 پائیدار نری بیانش کے طور پر ایجاد کیا۔ بہت سارے قبیلوں میں عورتیں  
 اور مرد رنگ دار سوئیوں سے اپنے ہونٹوں پر سوراخ کے ذریعہ گودا لگانے  
 کے لئے بخوبی تیار ہو جاتے۔ گرین لینڈ میں مائیں اپنی بیٹیوں کو ابتدائی عمر  
 میں گودا لگادیتی ہیں تاکہ جلدی سے ان کی شادی ہو جائے۔ تاہم اکثر اوقات  
 گودا لگانے کو کافی کم یا غیر موثق سمجھا جاتا تھا اور زمین کے ہر حصے پر کٹی جیسے  
 اپنے گوشت پر گھرے زخم لگاتے تاکہ اپنے ساتھیوں کے لئے لکش اور شمنوں  
 کے لئے حوصلہ شکن بن جائیں۔ تھیو فائل گاتیر کہتا ہے "ان کے پاس کشیدہ کارکی  
 کے لئے کڑے نہیں تھے وہ اپنی کھالوں پر کشیدہ کارکی کرتے تھے۔" چھماق  
 کے لکڑے گوشت کو کاٹ دیتے اور زخم کو نیادہ بڑا کرنے کے لئے اکٹھاں  
 میں مٹی ڈال دی جاتی۔ تو یہیں سڑائیں کے باشندے بڑے بڑے زخم کے  
 نشان لئے چھرتے جیسے سپاہیوں کی دردی کے کندھے پر جھیتے ہوتے ہیں۔  
 ابیوکن خود کو اس طرح سے کاٹتے کہ ان کے جسم پر چیلکی، ٹھکریاں یا پچھوئے  
 جیسے نشانات بن جائیں۔ جادوچا کہتا ہے "جسم کا کوئی ایسا حصہ نہیں جس کی  
 تکمیل نہ کی گئی ہو۔ سمجھو تو، بدشکلی، رنگ و روغن، گودا لگانا، شکل بدلتا،  
 یعنی پھیلایا یا سیکڑا نہ گیا ہو، یہ فقط زیلانش کی نمانش کے لئے تھا۔" تو کوئی کو  
 اس پلگ سے اپنا نام حاصل کرتے جو وہ آٹھ سال کی عمر میں پچھلے والے ہوئے  
 اور کافی میں ڈالتے۔ اسے باہر بڑے پلگ سے تبدیل کرتے رہتے یہاں  
 تک کہ سوراخ چار اپنے قطر کا ہو جاتا۔ کافیوں کی باریاں اور ناک کی تھیں۔

تحمیں۔ لگپس کنینڈا کے باشندے یقین رکھتے تھے کہ جو ناک کی نمکھ کے بغیر مرگی۔  
اللچ جہان غزنی ک افیت برداشت کرے گا۔ وہ ملاج جس کو گوداں گا دیا گیا تھا  
و حشیوں کے متعلق ہمدردانہ الفاظ استعمال کرتا ہے اور یورپ کا طالب علم غیر متمدن  
قطع و بید سے خوفزدہ ہو کر اپنے باعثت رحمیوں کی حمایت کرتا ہے۔

ابتداء میں پوشک نیباٹش کی ایک شکل، جنسی رکاوٹ یا پُکشش تھی، بروڈی  
یا شرم کے لئے استعمال کی جانے والی شے ز تھی۔ کیرتی ننگے لوگوں کو برف پر لڑا  
کر ان پر بھسلتے تھے۔ جب ڈاروں نے فیوجی کے لوگوں پر ترس کھا کر انہیں  
بردی سے بچنے کے لئے سرخ کپڑا دیا تو انہوں نے اس کے ٹکڑے ٹکڑے کر  
کے نیباٹش کے طور پر استعمال کیا۔ جیسے لگ کر ان کے متعلق کہا ہے کہ وہ  
ہمیشہ ننگا رہنے سے مطمئن تھے لیکن خوبصورت نظر آنا چاہتے تھے، اسی طرح  
اور ہنکو کی خاتمین نے وہ کپڑے چھاڑ دیئے جو عیسائی پادریوں نے انہیں دیئے  
تھے۔ ان کے رب بننا کر گردن کے ساتھ لٹکا دیئے۔ ان کا اصرار تھا کہ انہیں کپڑے  
پہن کر شرم آئے گی۔ ایک پُرانا مصنف برازیل کے باشندوں کے متعلق بیان  
کرتا ہے کہ وہ عموماً عربیاں ہوتے تھے اور کہتا ہے ”کچھ لوگوں نے کپڑے پہننے  
شردح کر دیئے تھے لیکن وہ صرف فیشن کے طور پر کپڑے استعمال کرتے،  
سترپوشنی کی خاطر نہیں۔ جب انہیں کپڑے پہننے کا حکم ملا تو وہ صرف ٹوپی پہننے  
اور باقی کپڑے گھرد کھ دیتے۔ جب پوشک کی حیثیت نیباٹش سے زیادہ  
ہو گئی تو یہ جزوی طور پر دنادارہ بیوی کے خادی شدہ منصب کی نشانہ میں  
کرنے لگی اور جزوی طور پر عورت کے حسن اور صورت پر زور دینے کے  
لئے استعمال ہونے لگی۔ زیادہ تر غیر متمدن عورت، بعد کی عورت کی طرح،  
پوشک اپنی عربی کو ڈھانپنے کے لئے نہیں بلکہ اپنی دلکشی بڑھانے کے

لئے استعمال کرنی تھی۔ عورت اور مرد کے علاوہ بھرپور متفقیر ہے۔  
 شروع سے دونوں اصناف بس سے زیادہ نزیورات کو ترجیح دیتے تھے۔  
 یز متمدن لوگ بہت کم ضروریات زندگی کی تجارت کرتے۔ زیادہ تجارت  
 زیبائش اور کیسیل کی اشیاء تک محدود تھی۔ نزیورہ تمدن کے عناصر میں سب  
 سے قدیم صفر ہے۔ قبروں میں بیس بڑا رسال پڑانے ملکروں اور دانتوں کے  
 بننے ہوئے نیکسٹ ملے ہیں۔ سادہ آغاہ سے زیبائش و آراش جلد ہی موثر  
 تساب بیک پہنچ گئی اور زندگی میں اونچا کردار ادا کی۔ گانا خواہیں نے چھ  
 پونڈ وزن کی باریں پہنچی ہوتی تھیں، بعض ڈنگا ہوتیں پچاس پونڈ وزن کے  
 نزیورات سے لدی ہوتی تھیں، ایک افریقی حسینہ تابنے کی باریں پہنچتی تھیں جو  
 دھوپ میں گرم ہو جاتیں چنانچہ اسے ایک ملازم رکھنا پڑتا تاکہ وہ ان پر سایہ  
 کرے یا اسے پٹکھا جائے۔ والبُنیاس کی ملکہ بیس پونڈ وزنی پیش کا کامیاب  
 رکھتی چنانچہ اسے معمولی دیر بعد آرام کے لئے لیٹا پڑتا تھا۔ جن غریب نورتوں  
 کے پاس صرف ہلاک نزیور ہوتا وہ ان کے نقشِ قدم پر چینے کی کوشش کرتیں  
 جنہوں نے بہت عماری بوجھ اٹھایا ہوتا تھا۔

گویا آرٹ کا پہلا مختز نر جانور کا بیاہ کے وقت رنگوں اور بال و پر  
 سے جسم کو سمجھنے اور خوبصورت بنانے کے عمل سے متا ہے۔ جس طرح اپنے  
 سے محبت اور اپنے بھولی سے محبت جب زیادہ ہو جاتی ہے تو زائد محبت  
 کو فلتات میں انٹیل دیتے ہیں، اسی طرح شخص آراش کی خوشیت سے  
 نکل کر غار جی دنیا کا رُخ کرتی ہے۔ روح منزو و صنی طریقوں — رنگ اور  
 شکل کے ذریعے — سے اپنے احساس کا اظہار کرنے کی کوشش کرتی ہے۔  
 آرٹ درحقیقت اُس وقت شروع ہوتی ہے جب انسان اشیاء کو

خوبصورت بننے کی ذمہ داری لیتا ہے۔ خاید اس کا پہلا خارجی ذریعہ ظروف سازی تھا۔ ظروف ساز کا چاک تحریر اور ریاست کی طرح تاریخی تمدن کا حصہ ہے۔ لیکن اس کے بغیر بھی یزیر متمدن انسان بلکہ عورت نے اس قدیم صنعت کو حفظ کیا۔ پانی، ہزارہ منڈ انگلیوں سے فلکوں کے جوانہ کن تناسب کے ذریعے آرٹ بنایا۔ اس کی گواہی جزوی افریقہ کے بیر و نگار اور سلیمانیہ آنذین کی ظروف سازی ہے۔

جب ظروف ساز نے برلن کی سطح پر رنگین ڈینڑائش بنائی تو اس نے پینٹنگ کا آرٹ تحقیق کیا، یزیر متمدن ہاتھوں میں پینٹنگ کوئی آزاد آرٹ نہیں تھا بلکہ یہ ظروف ساز کی اولہہ محیمہ سازی کے ساتھ ملحت تھا۔ فطری انسانوں نے منٹی سے رنگ بنتا ہے اور اینڈینیوں نے پلی منٹی کے ساتھ ملا کر روفنی رنگ بنتا ہے۔ ایسے رنگ ہتھیار، اوزار، ببرتن، کپڑے اور مکانوں کو سمجھائی میں استعمال ہوتے تھے۔ افریقہ اور لوسیٹیا نا کے متعدد شکاری قبیلے اپنی غاروں کی دیواروں یا اردو گرد کی چٹانوں پر ان جانوروں کی دراٹخ تصویریں بناتے جن کا وہ شکار میں پھیپھا کرتے تھے۔

پینٹنگ کی طرح محیمہ ساز کی کام آغاز بھی غالباً ظروف ساز کی ہی سے ہوا ہے۔ ظروف ساز نے دیکھا کہ وہ نہ صرف استعمال کی اشیاء بناسکتا ہے بلکہ ایسی نقلي اشکال بھی بناسکتا ہے جو جادو کے ہتھکندہوں کے طور پر کام آسکیں۔ اور اس کے علاوہ ہمیں اشیاء کا کام بھی دیں۔ اسکیوں کریبیوں کے سینگ اور دریائی گائے کے دانتوں سے انسانوں اور جانوروں کے چھوٹے چھوٹے مجسمے بناتے۔ یزیر متمدن انسان اپنے جھونپڑے، طوطم پول یا قبر پر کوئی شبیہہ بنا دیتا جو معینودشی یا مرے ہوئے شخص کی نشاندہی کرتی۔ پہلے پہل وہ صرف

چھرو ترا شتا تھا، چھر سرا اور چھر پورا انسان ترا شتے لگا۔ قبروں پر اس طرح نشان لگانے سے جسمہ سازہ کی ایک آرٹ بن گئی۔ چنانچہ ایسٹر جزاٹر کے قدیم باسی اپنے مردوں کے مقبروں پر بڑے بڑے یک سلسلی جسموں میں سرفہرست تھے۔ ایسے متعدد مجسمے میں جن میں سے کہی بیس قطع بلند ہوتے تھے لبعض اب کھنڈ رات میں پڑے ہیں جو بظاہر ساٹھ فٹ کے تھے۔

فن تعمیر کیسے شروع ہوا؟ ہم اتنی شاندار اصطلاح کا اطلاق غیر متمدن ہمدر کے جھونپڑے کی تعمیر پر مشکل سے کر سکتے ہیں کیونکہ فن تعمیر مرد تعمیر نہیں بلکہ خوبصورت تعمیر ہے۔ یہ اس وقت شروع ہوا جب پہلی مرتبہ کسی مرد یا عورت نے آفامت گاہ کو ظاہر کی حالت اور استعمال دونوں اختیارات سے دیکھا۔ غالباً کسی تعمیر کو حسن اور رفعت دینے کی پہلی کوشش گھروں کی بجائے قبروں سے شروع ہوئی۔ جب یادگاری ستونِ جسمہ بن گیا تب مقبرہ مندر بن گیا۔ کیونکہ یہ متمدن لوگوں کے لئے مردے زندہ لوگوں کے مقابلے میں زیادہ طاقتور تھے اس کے علاوہ مردے ایک جگہ رہ سکتے تھے جبکہ زندہ لوگ آوارہ گردی کرتے اور مستقل گھر کم بناتے تھے۔

ابتدا نہیں میں اور غالباً پیزروں کو ترا شتے اور مقبرے بنانے سے بہت پہلے انسان نے تناسب میں خوشی محسوس کی، جانور کی آواز، پیچھا ہٹ اچھل کو داومہ پر جھاڑنے کو گیت اور رقص میں دھالا۔ شاید جانور کی طرح بات کرنے سے پہلے گایا اور اس نے گانے کے ساتھ ساٹھ رقص کیا۔ درحقیقت غیر متمدن انسان تے رقص میں سب سے زیادہ اظہار پایا۔ اس نے اسے ابتدائی سادہ شکلوں سے لے کر پیچیدگی تک ترقی دی جس کی مثال متدن میں نہیں ملتی۔ اور اس کی بڑا روں شکلیں ترتیب دیں۔ تبلیوں کے بڑے بڑے بڑے تھوا راجماتی

اور انفرادی رقص سے منائے جاتے۔ بڑی بڑی جگہیں عسکری رقص اور گیت سے شروع کی جاتیں۔ مذہب کی بڑی رسماں، گیت، ڈرام اور رقص کا امترانجھ تھیں آج جو باتیں ہمیں کھیل کی صورت لگتی ہیں۔ ابتدائی انسان کے لئے سبجدیدہ معاملات تھے۔

انہوں نے رقص صرف اپنی ذات کے اظہار کے لئے نہیں بلکہ دیوتاؤں سے گزارش کے لئے بھی کیا۔ خلال کے طور پر پیدائش نوکروں کے لئے معسیاری ترقیب رقص کی تنویم کے وسیعے دی جاتی۔ سپنسر نے رقص کا مآخذ اس رسم کو قرار دیا جو کسی فلاح سردار کی جگہ سے والپسی پر استقبال کے طور پر ادا کی جاتی تھی۔ فرمائی ہے اسے شہوانی خواہش کے فطری اظہار اور عاشقانہ بیجان کی گروہی تینکیں سے مانوذ کیا۔ اگر اسی تینگ نظری سے اس بات پر زور دیا جائے کہ رقص مقدس رسموں اور تمثیلوں سے پیدا ہوا اور پھر تین نظریوں کو ایک میں منم کر دیا جائے تو رقص کا موجودہ تصور سامنے آجائے گا۔

ہم یقین سے کہہ سکتے ہیں کہ رقص سے آلاتی موسیقی اور ڈرامہ پیدا ہوا۔ ایسی موسیقی اس خواہش کے نتیجے میں پیدا ہوئی کہ رقص کے توازن کو آوانہ کے ساتھ تیر کیا جائے اور حب الوطنی اور پیدائش کے لئے بیجان پیدا کیا جائے۔ آلات و سمعت اور تکمیل کے احتیار سے محروم رہتے۔ لیکن اقسام میں غیر مختتم تھے۔ مقامی ذہین لوگ کر سنگھا، ڈھول، گھر ڈیال، ٹنٹلا، گھنٹھر، چکچکی، بانسی اور ڈھول جیسے آلات سنگھوں، کھال، ہاتھی دانت، بیتل، تانبا، بالس اور لکڑی سے بناتے اور تراش خراش اور رنگ و روغن سے اس کی زیبائش کرتے۔ کمان کا تنا ہوا دھاگا سینکڑوں آلات طیور متمدن بربط سے جدید و ائمہ اور پیانو تک کی بیان و بنا۔ پیشہ و رفاقتیوں کی طرح پیشہ و رنگوں کے بھی تبلیوں میں ہی پیدا

ہوئے اور سبھم کیل بوجکہ مدھم سروں میں ہوتے رہتے تھے، ترقی کر گئے۔  
 موسیقی، گیت اور رقص کی آمیزش کے وحشی انسان نے ہمارے لئے  
 ڈرامہ اور ڈانس ڈرامہ تخلیق کیا۔ چونکہ غیر تمدن رقص اکثر تقاضی تھا اس میں  
 جانوروں اور انسانوں کی حرکات و سکنات کی نقل اُتاری گئی اور ایکشن اور  
 واقعات کا سوانح جبراگیا۔ بعض اسرائیلوں تبیلے ایک کھانی جس پر جھاڑی کی  
 زیبائش ہوتی کے گرد رقص پیش کرتے جو شرم گاہ کی نمائندگی کرتی۔ پس جوش  
 شہوانی اداوں کے بعد اپنے نیزے علامتی طور پر خندق میں گاڑ دیتے۔ اسی جزیرے  
 کے شمال میزبانی تبیلے ہوت اور روزی خوش کا ڈرامہ کھیلتے جو سادگی میں "قرود و سلطی"  
 کے ڈراموں اور جدید ہندیاتی ڈراموں سے مختلف تھا۔ رقص اسی آہستہ آہستہ زین  
 پر لیٹ جاتے، اپنے ہاتھوں میں کپڑی ہوئی شاخوں میں سرچھپا لیتے اور ہوت  
 کا بہانہ کرتے۔ پھر اپنے لیڈر کے اخبارے پر وہ یکدم نیرو دست فتح مندی کی  
 آواز اور رقص کے ساتھ اٹھتے اور روح کے دوبارہ زندہ ہونے کا اعلان کر  
 دیتے۔ اسی انداز میں ہزاروں خاکوں سے تبیلے کی تاریخ کے اہم واقعات  
 یافروز کی زندگی کے اہم واقعات بیان کئے جاتے۔ جب ان میں سے توازن غائب  
 ہوگی تو رقص مواری میں منتقل ہو گیا۔ یوں آرت کی ایک عظیم ترین شکل وجود  
 میں آئی۔

اس طرح سے قبل اندھمن انسان نے تمدن کی بنیادیں اور فلسفیں تخلیق کیں۔  
 غیر تمدن پلچر کے اس محضر پرے پر نظر ڈالتے ہوئے بجز تحریر اور دریاست  
 ہم تہذیب کے ہر عنصر کو موجود پاتے ہیں۔ ہمارے لئے معاشری زندگی کے تمام  
 طریقے ایجاد کر لئے گئے ہیں۔ شکار، ماہی گیری، غلہ بانی، کاشت کاری، بعل و جمل  
 تعمیر، صنعت و تجارت، مالیات، سیاسی زندگی کا سادہ دھارنے منظم ہو چکا  
 محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن امکتبہ

ہے۔ جو گر، خاندان، دینی کیونٹی اور تسلیٰ؛ آزادی اور نظم و ضبط۔ دو ایسے دشمن نقاٹ میں جن کے گرد تمدن گھومتا ہے۔ جب پہلی مرتبہ مصالحت کرتے میں تو قانون اور الفدای شروع ہوتے ہیں۔ اخلاقیات کی مبادیات وجود میں آچکی میں، بچوں کی تربیت، جنس کی یافا بھلگی، اخلاق و عادات اور فواداری میں تلقیر اور علمگی کا پیدا ہونا مذہب کی بنیادیں رکھ دی گئی ہیں۔ اخلاق کی حوصلہ افزائی اور گروہ کی معنویت کے لئے مذہب کی امیدیں اور خوف کا اطلاق ہوتا ہے۔ گفتار پھیپھڑے زبانوں میں ترقی کر گئی۔ طب اور جراحت کا آغاز ہوا، اور سائنس، ادب اور آرٹ میں عمومی شروعات ہو چکی ہیں۔ بہر طور پر ہیران کن تحسیق کی تصویر ہے۔ انتشار سے ہیئت وجود میں آرہی ہے۔ جانور سے عاقل کی طرف سفر شروع ہو رہا ہے۔ ان "وحشیوں" اور ان کے ہزاروں سیکھڑوں سال کے تجربے کے بغیر تمدن وجود میں تآمد ہم ہر چیز میں ان کے ممنون ہیں۔ جس طرح ایک خوش قسمت مگر نا لائق بیٹھا اپنے بندگوں کی طویل مشقت سے حاصل کر رہا ہے، سلامتی اور ہبولیات دراثت میں لے لیتا ہے۔

---

چھٹا باب

# قبل از تاریخ تہذیب کی شروعات

## قدیمہ میصر کی ثقافت

تہذیب کے عوامل کو جاننے کے لئے جن غیر متعدد تہذیبوں کا ہم نے خالک سینچا  
ہے وہ لازمی طور پر ہمارے آباد اچھا دہنیں نہیں۔ کیونکہ جتنا ہم جانتے ہیں وہ  
اعلیٰ تہذیبوں کی ابتریات ہو سکتی ہیں جنہیں اس وقت زوال کیا جب گھٹتی  
ہوئی برف کی بدولت انسان نے خط اس طرح سے شمالی معتدل خطوں کی طرف  
مرخ کیا۔ ہم نے یہ جاننے کی کوشش کی ہے کہ عموماً کس طرح تہذیب پیدا ہوتی اور  
چھلتی چھولتی ہے۔ یہیں ابھی خصوصتاً اپنی تہذیب کی قبل از تاریخ ابتداء کا سراغ  
لکھا ہے۔ اب ہم اخشار کے ساتھ اُن اقدامات کی تحقیق کرنا چاہتے ہیں جن  
کے ذریعے انسان نے تاریخ سے پہلے تاریخ کی تہذیبوں کی تیاری کی۔ کس طرح جنگل  
یا غار کا انسان صحری معمار، بابل و نینوا کا ہشت دان، عربی پیغمبر، فارسی فرانزا  
یونانی شاعر، رومی الجینز، ہندو مہاتما، جاپانی مصور اور صینی دانابنا؟ یہیں علم البشری  
میں سے گزر کر علم اکثر قدیمہ سے ہوتے ہوئے تاریخ تک جاتا چاہئے۔  
پورے کڑہ ارض پرستیس ذہنی زمین کو کھود رہے ہیں۔ بعض سون نکالنے  
کے لئے بعض چاند کی، لوہا اور بعض کوئلہ نکالنے کے لئے جبکہ ان میں سے بہت سے  
علم کے لئے زمین کو کھود رہے ہیں۔ ان لوگوں کی مجیب و غریب معرفت کو

و دیکھئے کہ سوئی کے کناروں سے جھری آلات و اوزار کھو دکھو کر نکال رہے ہیں۔ گرد اور پر کر کے قبل از تاریخی غاروں کی چیزوں پر بینی ہوئی تصاویر کا مطالعہ کر رہے ہیں۔ چاؤ کاؤ تین پرسپرانی کھوپڑیوں کو دریافت کر رہے ہیں۔ خوبخوداڑو اور یوکلان کے مدفن شہروں کا انکشاف کر رہے ہیں۔ مصری ملعون مقبروں سے طیہ نکال رہے ہیں، منوس اور پرمی ایم کے محلات سے منی امصار ہے ہیں۔ پرسپولیس کے گھنڈڑات کو عیاں کر رہے ہیں، کامہ تصحیح کی باقیات کے لئے افریقہ کی منی کھود رہے ہیں۔ جنگل میں اینگ کوڑ کے غلطیم الشان مندروں کو دوبارہ تحریر کر رہے ہیں۔ ۱۸۳۹ء میں جنگل میں بوشیری پر تھیس کو فرانس میں ایسی دلیل کے مقام پر پہلے پتھر کے چقاماں ملے۔ تو سال تک دُنیا اُسے بھولا بادشاہ سمجھ کر شستی رہی۔ ۱۸۷۸ء میں شیمان نے اپنے پیسے اور تقریباً اپنے ٹاخوں سے ٹڑائی کے سب شہروں میں سے کم قدیم شہر کو کھو دا لیکن ساری دُنیا بے لیقیتی سے مسکراتی رہی۔ کسی صدی میں بھی تاریخ میں اس قدر دچپیں نہیں لی گئی جتنی انسیوں صدی میں لی گئی۔ اس میں پرسپولیس نے نوجوان پتوں کے ساتھ ۹۶۰ء میں مصر کا سفر کیا۔ پتوں میں خالی ہاتھ والیں لوٹا جیکے شمپولیس اپنے قبفے میں گرت شدہ اور موجودہ سارے مصر کو ساتھ لے آیا۔ اس وقت کے بعد ہر نسل نے نئی تہذیبیں اور ثقافتیں دریافت کیں اور انسانی ارتقا کے علم کی مرحدوں کو مزید پھیپھی دیکھتی گئیں۔ ہماری قاتل ازواج میں کوئی شے اس غلطیم جس سے سمجھتے کا انتحک اور بے دھڑک جذبہ۔ کامقا بلہ نہیں کرتا۔

## کہ قدیم سپتھر کے عہدہ کا انسان

غیر متبدن انسان کے متعلق اپنے علم کو بڑھانے اور جہالت کو چھپانے کے

لئے پے حساب کتا بیس لکھی گئیں۔ ہم دوسرے پڑ فکر علوم کے لئے قدیم اور جدید انسان کا ذکر ہے چھوڑتے ہیں۔ یہاں ہمارا مسئلہ ابتدائی جغرافی دوسرے اور متاخر جغرافی دوسری کی تہذیبیوں کا ہماری معاصر زندگی میں کردار کا کھوج لگاتا ہے۔

اس کہانی کے پس منظر کے طور پر ہمیں جو تصویر مرتب کرنا ہے وہ اس تین سے بہت مختلف ہے جس میں آج ہم بس رہے ہیں۔ ایسی زمین جو قلعوں و قلعوں سے بخوبیستگی سے کامپ رہی ہے۔ جنہوں نے ہمارے معتدل خطوطوں کو ہزاروں سال سے شمالی قطب بنادیا ہے، بڑھتی ہوئی برف کے سامنے ہمایہ، اپس، پاشہ میں جیسی چنانوں کے ڈھیر اکٹھے کر دیئے ہیں۔ اگر ہم موجودہ سائنس کے نازک نظریات کو قبول کر لیں تو یہ مخلوق جو بون سیکھ کر انسان بنی ان موافق انواع میں سے ایک تھی جو ان مجمند صدیوں میں بچ گئیں۔ بخوبیستگی کے درمیانی مخلوقوں میں جب برف پچھے کی طرف ہٹ رہی تھی اس بحیث و وجود نے آگ دریافت کی۔ پھر اور ہڈی سے ہتھیارہ اور اونزہ بننے کا فن سیکھا اور اس طرح تہذیبات کی راہ چھوار کی۔

بہت ساری باقیات ایسی میں ہیں جنہیں قبل از تاریخ انسان کے ساتھ مشروب کیا گیا ہے سر ۱۹۲۹ء میں ڈبلیو، آئی پائی ایک نوجوان چینی حیاتیات دان کو چاؤ کا ذمین کے غار سے، جو پینگ سے سنتیں میں دوڑ رہے، ایک کھوپڑی میں ہے جسے ایسے بروٹیل اور جی۔ ایمیک سختہ جیسے ماہرین لے انسانی قرار دیا ہے۔ کھوپڑی کے نزدیک آگ کے نشانات اور ایسے پھر موجود تھے جنہیں آلات کے طور پر استعمال کیا گیا۔ لیکن انسان سے متعلق ان نشانیوں کے ساتھ جانوروں کی ہڈیاں تھیں جسے ستفرم طور پر ابتدائی برفاتی دوڑ سے مشروب کیا گیا جو دس لاکھ سال پہلے تھا۔ مشترکہ رہنے کے مطابق پینگ کی یہ کھوپڑی

ہمارے علم کے مطابق قدیم ترین انسانی رکانہ Fossil ہے اور اس کے نزدیک جو اوزار ملے ہیں وہ انسانی تاریخ میں پہلے اوزار ہیں۔ انگستان کی کاؤنٹی سیسکس میں پلٹ ڈاؤن کے مقام پر ٹو اسن اور ووڈر ٹو کو ۱۹۱۱ء میں کچھ انسانی حصے ملے ہیں جسے اپنے پلٹ ڈاؤن کا انسان کہتے ہیں۔ اس کے ساتھ جو تاریخیں منسوب کی گئی ہیں وہ دس لاکھ سے بارہ لاکھ چھاس ہزار سال پرانی ہیں۔ اسی قسم کی غیر لعنتی یادیں اس کھوپڑی اور ران کی بڑی کے ساتھ منسوب کی جاتی ہیں جو ۱۸۹۱ء جاؤ کے مقام پر ملی اور جیزٹر کی بڑی ۷۰۔۰ امیں ہائی ٹیک گر کے مقام پر ملی۔ بلاشبہ سب سے پہلے انسانی جسم کی باقیات، ۱۸۵۱ء میں جرمتنی کے مقام نیندر متحمل میں دریافت ہوئیں۔ ان کے متعلق اندازہ ہے کہ یہ چھاس ہزار سال قبل از مسیح پڑا فی میں اور بلجیم، فرانس اور سپین میں دریافت ہونے والی انسانی باقیات سے مشابہت رکھتی ہیں۔ مکملی کے سمندر کے ساحل پر «نیندر متحمل نسل» کی تصویر کشی کی گئی ہے۔ جو ہمارے ہمدرد سے چالیس ہزار سال پہلے یورپ پر قابض تھے۔ ان کا قد چھوٹا لیکن ان کی کھوپڑی سولہ سو مکعب سینٹی میٹر مکعب جو ہماری کھوپڑیوں سے دو سو گناہ نیادہ ہے۔

یورپ کے ان قدیم ترین باشندوں کو ایک نئی نسل کر دیگن نے تقریباً ۱۸۶۸ء میں ہزار سال قبل مسیح یوز پ سے نکالا۔ اس نسل کی یادگاریں ۱۸۷۸ء میں جنوبی فرانس کے مقام ڈور ڈون سے میں اسی منونے اور عہد کی بہت ساری باقیات فرانس، سویٹزر لینڈ، جرمدنی اور ولیز کے کئی مقامات پر کھو دکر نکالی گئی ہیں۔ ان باقیات سے نہ بودست طاقت اور قدر قائمت کے لوگوں کی نشاندہی ہوتی ہے جن کا قد پانچ فٹ دس اپنچ سے لے کر چھٹے چار اپنچ تک اور کھوپڑی ۱۵۹۰ء سے ۱۵۱۰ء تک امکعب سینٹی میٹر میں۔ نیندر متحمل نسل کی طرح کردیگن کو بعض "غائر" کے

مکین" کے طور پر جانتے ہیں کیونکہ ان کی یادیات غاروں سے ملی میں لیکن اس بات کا کوئی ثبوت نہیں کہ یہ ان کی واحد رہائش گاہ ہیں تھیں۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ فقط ان ہی لوگوں کی ہڈیاں ماهرین آثارہ تدبیر کوٹی ہوں جو غاروں میں رہتے تھے۔ حالیہ نظریے کے مطابق یہ عظیم الشان نسل و سلطی ایشیا سے افریقہ کے راستے یورپ پر کمل اور افریقہ کو اٹھی اور سپین سے جوڑا۔ ان کی باقیات بتاتی ہیں کہ وہ یورپ پر قبضہ کرنے کے لئے نیندہ مغلوں سے کئی عشروں تک لڑتے رہے۔ جو منی اور فرانس میں تحریک کرتا پڑا ناہے۔ تاہم نیندہ مغل نسل غائب ہو گئی۔ کرو میگنن پرچ کئے اور جدید مغربی یورپ کے موہرست اعلیٰ بننے، اس تہذیب کی بنیاد رکھی جس کے آج یورپیں دارث ہیں۔

قدیم پتھر کے زمانے کی ان تہذیبوں اور دوسری یورپی تہذیبوں کی باقیات کوئی بڑے حصوں میں منقسم کیا گیا ہے۔ یہ تقسیم فرانس میں سب سے ابتدائی اور بڑی بنیادوں پر اختصار کرتی ہے۔ یہ تمام تہذیبوں میں ناتراشیدہ پتھر کے اوزار استعمال کرتی تھیں۔ پہلی تین تہذیبوں تیرے اور پوچھے دو یعنی بستگی کے دوران مشکل ہوئیں۔

### ا) قبل شیلان (Pre-Chellan) تہذیب

یہ ایک لاکھ پچاس ہزارہ سال پرانی تہذیب ہے۔ اس میں جو چیزات کے پتھر پائے گئے ہیں وہ ناتراشیدہ اور اصلی حالت میں استعمال ہوتے تھے۔ لیکن بہت سے ایسے پتھر بھی ملے ہیں جو صحتی کی طرح کے ہیں اور کچھ اعتبار سے گھرے ہوئے بھی ہیں۔ شاید قبل شیلان تہذیب نے یورپی انسان کو یہ عزت بخشی کر اس نے مٹھی خا پتھر کا پہلا اوزار بنایا۔

محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

## ۲ شیلان تہذیب The Chellan Culture

یہ ایک لاکھ سال پرانی تہذیب ہے۔ اس تہذیب نے اس پتھر کو دونوں طرف سے گھر کر بہتر بنایا اور اسے بادام کی شکل دی اور راتھ کے لئے زیادہ گوندے دل بنایا۔

## ۳ آشیلین تہذیب The Acheulean Culture

تقریباً پچھتر ہزار سال پرانی تہذیب ہے۔ یورپ، گرین لینڈ، امریکہ، یونان، میکلیو، افریقہ، انڈیا اور چین میں اس کی باقیات کی بہت ہے۔ اس نے مٹھی تما پتھر کے اوڑاہ کو نہ صرف زیادہ گوندے بنایا بلکہ مخصوص اوڑاہ مثلاً ہنقوڑے، اہر، کھربی، تیر کا سرا اور چاقو بھی بنائے۔ یہاں ہم مصروف انسانی صنعت کی تعمیر و کیم سکتے ہیں۔

## ۴ ماوس سُرین تہذیب The Mousterian Culture

یہ تہذیب تمام بڑا عظموں پر ملتی ہے اور یا مخصوص نتیدر تھل کی باقیات کے عوالے سے چالیس ہزار سال پہلے وجود رکھتی تھی۔ ان لوگوں میں چھماق اور مٹھی تافر سودہ اوڑاہ بہت کم ملتے ہیں۔ یہاں پہلے کی نسبت اوڑاہ زیادہ گوندے ہلکے، تیز اور خوبصورت بناتے جاتے، انہیں ماہر راتھ طویل عمر کی مہارت کے بعد بناتے تھے۔

## ۵ اور گینیشیس تہذیب The Aurignacian Culture

یہ پچھیس ہزار سال قبل از مسیح تاریخ ہے۔ یعنی بستگی کے بعد کی پہلی

ضنتیں اور کرو میگن نسل کی پہلی معلوم تہذیب۔ سویاں، اہر، صیقل گر وغیرہ کا پتھر کے اوزار میں افنا فر کیا گیا۔ چنانوں پر خام کندہ کاری کی صورت میں آرتے نمودار ہوا جس میں زیادہ تر برمہتہ عورت کی تصویریں ہوتی تھیں۔

### ۷) سولوئیرین تہذیب The Solutrean Culture

یہ تہذیب میں ہزار سال قبل میں پرانے اور فرانس، سپین، چکیو سلوواکیہ اور پولینڈ میں نمودار ہوتی۔ اور یگ نیشن ٹہہ کے اوزاروں میں انی، برما، آری، بیر ٹھی اور نیزے کا اضافہ کیا گیا۔ ہڈی سے پہلی اور تیس سویاں بنائی جاتی تھیں رینڈر کے سینگوں سے بہت سارے اوزار ٹراٹھے چاتے تھے اور کبھی کبھی حلقہ کی شکل کی صورت رینڈر کی اندریاں کندہ کی جاتیں جو اریگ سینیشن آرت سے زیادہ خوبصورت ہوتی تھیں۔ باہ اخراج کرو میگن تہذیب کے عروج پر میگنڈینیاں تہذیب نمودار ہوتی۔

### ۸) میگدیلینیاں تہذیب The Magdalenian Culture

یہ تہذیب پورے یورپ میں سولہ ہزار قبل میں نمودار ہوتی صنعت میں اس کا نامیاں امتیازات تھیں دانت، ہڈی اور سینگ کے بننے ہوئے خوبصورت برتن اور خوبصورت سویاں تھیں۔ آرت میں یہ کرو میگن نسل کی خوبصورت ٹکمیل۔

الطیراً گردانگ — کامانہ عطا۔

قدیم پتھر کے ٹہہ کی ان تہذیبوں کے ذریعے قبل از تاریخ انسان نے ان دست کاریوں کی بنیاد رکھی جو صنعتی انقلاب تک یورپی ورشی کا حصہ رہیں۔ پہلی تھیک صنعتوں کی وسعت کی وجہ سے ان کی کلاسیک اور جدید تہذیبوں تک تمثیل

آسان ہو گئی۔ ۱۹۲۱ء میں بہو ڈیشا میں حاصل ہونے والی کھوپری اور غار کی تصویریں، ۱۸۹۶ء میں ذی مارگن کے دریافت شدہ چھماق کے پتھر، سین کام کی سماں لینڈ میں پلیسیو لٹک دیا فیض، فیوم کے حوض میں قدیم پتھر کے عہد کی اشیاء اور جنوبی افریقہ کی تہذیب Still Bay اس بات کی نشاندہی کرتے ہیں کہ زیارتیں بسا عظم قبل از تاریخ عہد کے ان ہی حالات سے گزر جن کا ذکر ہم نے یورپ کا خاک کیسختے ہوئے کیا تھا۔ درحقیقت شاید تیونس اور الجیریا میں تم اور گنیشن ہائقیات اس مزروضے کو تحمل کر سکتی ہیں کہ کرومیگن نسل اصل میں افریقی تھی یا اس کا اختتام افریقی نسل میں ہوا، شام، انڈیا، چین، سائبیریا اور آیشیا کے دورے حصوں میں کھود کر پلیسیو لٹک اوزار نکالے گئے۔ اینڈریوز اور اس کے عیسائی پیشروں نے انہیں ملکویری میں پایا۔ نیز در الحال دھانچے اور موسٹرین سر اور گنیشن پتھر کے چھماق فلسطین میں بہت بڑی مقدار میں کھود کر نکالے گئے۔ نیز اسکا میں ہڈی کے اوزار دریافت ہوئے جنہیں پانچ لاکھ سال قبل سے مسوب کیا جاتا ہے۔ اوک لاهوما اور نیو میکسیکو میں ترولیں کی نوکیں میں ہیں۔ جن کے متعلق ان کے مذہب نہ تے والے بتاتے ہیں کہ تمیں لاکھ پچاس ہزار سال قبل مسیح کی ہیں۔ قبل از تاریخ انسان نے تاریخی انسان کو تہذیب کی بنیادیں فراہم کرنے کے لئے کتنے دینے و مریض پل کو طے کیا۔

## ۴۔ قدیم پتھر کے عہد کے فتوں

اپنے تصور کی لگام دھیل چھوڑنے کے بجائے اگر ہم پلیسیو لٹک انسان کے بنائے ہوئے اوزار کا احاطہ کریں تو ہم اُس کی زندگی کا زیادہ واضح تصور حاصل ہو جائے گا۔ ہاتھ کی مشت میں آتے والا پتھر پہلا اوزار ہو گا۔ بہت سدے

جانوروں نے یہ بات انسان کو سکھائی ہوگی۔ چنانچہ ایک طرف سے نوکیلا پتھر جو منہ میں آسانی سے آسکے پہلے انسانوں کے لئے پتھرڑا، کھڑاڑا، چھینی، چاقو دیزہ بن گیا۔ آج بھی بہ لحاظِ صرف لفظ Hammer کا مطلب پتھر ہے۔ تدریجیح یہ مخصوص اوزار کیساں شکل سے مختلف شکلوں میں ڈھلتے چلے گئے۔ ہمیں لگانے کے لئے سو راخ کئے گئے، اور ہی بنانے کے لئے دنلتے لگائے گئے اور تیر یا نیزہ بنانے کے لئے شاخوں کو تراشنا گی۔ پتھر کی کھڑی جس کی شکل سیپ کی طرح تھی۔ سیپ یا کمال بن گئی، کھڑدی سطح کا پتھر رندا بن گی۔ گوچن میں پتھر جنگ کا ہتھیار بن گیا، جو کافی دیر تک رہا۔ ہڈی، لکڑی، ہاتھی دانت اور پتھر سے پیسوں تھیک انسان نے ہتھیاروں اور اوزاروں کی مختلف شکلیں صیقل گر، مارٹ، کھڑاڑیاں، کھڑپیاں ڈرل، چاقو، چھینی، محالے، سندان، مٹھپا، خنجڑ، برجھی، چھانا، سوا، سوئی اور بے شمار دیگر اشیاء بنائیں۔ ہر روز اُس کا پالا ایک نئے علم سے پڑتا اور بعض مادقات وہ اتفاقیہ دریافت کرنے سے مقید ایجاد دات کرتا تھا۔

لیکن انسان کی سب سے بڑی کامیابی آگ کی ایجاد تھی۔ ڈالنے نے نشانہ ہی کی کہ اس طرح آتش فشاں پہاڑوں کے گرم لادے نے انسان کو آگ کا قلن سکھایا ہوگا۔ ایک لیکس کے مطابق پرسو یونیورسیٹی میں نے لیعنوس کے جزیے پرہنگ کا ڈھنڈل آتش فشاں پہاڑ کے دہانے پر کھ کر آگ جلانا سکھایا۔ نیندرو تھل کی باقیات میں ہمیں تارکوں کے لکڑے اور جلی ہوئی بڑیاں ملتی ہیں۔ اس طرح انسانی دریافت شدہ آگ چالیں ہزار سال پڑیا تھی ہے۔ کرو میکن لوگ چکنائی رکھنے کے لئے پتھر کے پیالے بناتے چھے دہ روشنی کے لئے جلاتے تھے۔ اس طرح چڑاغ بھی خاصا پہلنا ہے۔ آگ نے انسان کو بڑھتی ہوئی برف سے پڑنے والی سردی کے خطرے کا مقابلہ کر نے کے قابل بنایا۔ آگ نے اُسے رات حکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

کے وقت زمین پر سونے کا اہل کیا، کیونکہ جس طرح غیر مسلمان انسان اس سے خوف کھا کر اس کی پوچھا کرتا تھا اسی طرح جانور بھی اس سے ڈرتے تھے۔ آگ نے اندر سے پر فتح حاصل کر کے اس خوف کو کم کر دیا جو انسانی تاریخ کے کم سنبھلی جال میں دھاگا ہے۔ آگ سے کھاتا پکلنے کا فن پیدا ہوا اور اس سے پہلے جو ہزاروں کھانتے تھے اب ایسا نہیں تھا۔ ایسا شامل ہو گئے۔ آگ سے دھاتیں پگھننے لگیں۔ یوں کرو میگنٹن عجبد سے صنعتی انقلاب تک ملکنا لو جی کی سب سے حقیقی ترقی آگ ہی تھی۔

ہمارے پاس پیسویں تھک انسان کی یادگاریں فقط اُس کے آرت کے نمونے ہی ہیں۔ ساخن سال پہلے سینور ما سیلشیودی سوتالا نے اپنی جاگیر الطمیرا — شمالی سین — میں ایک بڑی غامر دیکھی۔ ہزاروں سالوں سے گرسی ہوئی چنانوں خلاص میں داخل ہونے کا راستہ بند کیا ہوا تھا۔ نئی تحریر کے لئے کئے گئے وصولوں سے اتفاقاً داخلہ گھول گیا۔ تینیں سال بعد سوتالا نے غارہ دریافت کی اور دیواروں پر کچھ تجیب و غریب نشانات دیکھے۔ ایک دن اُس کی بیٹی اُس کے ساتھ گئی کیونکہ اس کا قدہ باپ سے چھوٹا تھا اور وہ سراہٹا کر چھت کی طرف دیکھ سکتی تھی۔ لہذا اُس نے چھت کی طرف دیکھا۔ وہاں اُسے ایک بھینسے کی خوبصورت، رنگیں مگر بہم خطوط سے بھی تعمیر نظر آئی۔ دیواروں اور چھت کو غورہ سے دیکھنے پر اور بھی بہت سی تعمیریں نظر آئیں۔ جب ۱۸۸۰ء میں سوتالا نے اپنے ان مشاہدات پر مبنی روپرٹ شائع کی تو ماہرین آثار قدیمہ نے صورت شکیک کے ساتھ اس کا استقبال کیا۔ بعض نے جا کر ڈرائیور دیکھیں مگر انہیں فقط کسی چکر دینے والے کی جعل سازی کی قرار دیا۔ تیس سال تک یہ بے لقینی قائم رہی۔ دوسری غاروں میں تعمیروں کی دریافت سے انہیں قبل از تاریخ مان

لیا گی۔ اس سے صوت لا کی رائے کی تصدیق ہو گئی تھیں اُس وقت سوتا لامر چکا تھا۔ ماہرین آثار قدیمہ المطیر آتے اور متفق طور پر اس بات کی توثیق کی یہ ڈرائیٹر پیسویٹک ہند کی تھیں۔ اب عام رائے کے مطابق المطیر اکی یہ تصویریں اور قبیل افتخاریخ کا زیادہ تر آرت میگدائلنین ہندیب سول ہزار سال قبل از میسح سے منسوب ہے۔ قدیم پتھر کے ہند سے متعلق کچھ دیر بعد کی تصاویر فرانس کی بہت سی غاروں میں ملی ہیں۔

ان تصاویر کے زیادہ تر موضوعات جانور ہیں۔ رینڈر، ہاتھی، گھوڑے، سور اور بیچھے۔ غالباً یہ ان کی پر تیش غذا کا حقہ تھے اس لئے شکار کا مرغوب جانور تھے۔ بعض اوقات جانور کے آرپار تیرگزار جاتا۔ فرینڈ اور رہنمای خاص کے مطابق اس سے جادو کی شبہیہ بنانا مقصود ہوتا تھا جس سے جانور مغلوب ہو جاتا اور شکار کی کے پیٹ میں پہنچ جاتا۔ قیاس غالب ہے کہ یہ سادہ آرت تھا جسے جمالیاتی تخلیق کی خالص صریحت کے لئے منقول کیا جاتا تھا۔ جادو کا مقصود پورا کرنے کے لئے خام اور سختہ نقاشی سے کام جل سکتا تھا جبکہ یہ تصویریں اکثر اتنی نازک ہیں اور مہارت سے بنائی گئی ہیں کہ ان سے پتہ چلتا ہے کہ کم از کم آرت کے اس شعبے میں انسانی تاریخ پنے طویل سفر میں اس مرحلے سے آگئے ہیں بڑی۔ یہاں زندگی، حرک اور پاکتہ گی کو خوبصورت سے دکھایا گیا ہے۔ خوبصورت خطوط کے ساتھ جاتوں کو زندہ کر دیا گیا ہے۔ کیا لیونارڈو کا 'Last Supper' یا ایں اگر کیوں Assumption کا، ان کرو میگنٹن تصاویر کا آج بیس ہزار سال بعد یعنی مقابلہ کر سکتی ہیں؟

پنٹنگ ایک دقیق آرت ہے جو اپنے اندر ذہنی اور تکنیکی ارتقاء کی کئی صدیاں سیئے ہوئے ہے۔ اگر ہم مردہ نظریے کو قبول کر لیں اجوکہ ہمیشہ خطرناک بات

ہوتی ہے) تو پینٹگ جگ تراشی سے خاکہ تراشی اور رنگ بھرتے تک مجسمہ ساز کی سے وجود میں آئی ہے۔ پینٹگ مجھے سے جنم کی تفرقی ہے۔

قبل از تاریخ درمیانی آرٹ کی خوبصورت نمائندگی کسی تیرانداز کے ابھروں مجھے یافراش میں لاسیل کے مقام پر کھڑی آریگ نیشیں چنانوں سے کی گئی ہے، فراش میں آر گئے کے مقام پر ایک غار میں لوئیں پیچوان نے دیگر میگد اسین یادگاروں کے ساتھ رینڈیم کی انتہیوں سے تراشے ہوئے بہت سارے زیماں تھی ہینڈل دریافت کئے ہیں۔ ان میں سے ایک زبردست مہارت کا حامل ہے۔ جیسے اس کے پیچے آرٹ کی صدوں کی روایت موجود ہو۔ سارے قبل از تاریخی بحیرہ روم، مصر، کریت، اٹلی، فراش اور اسپین میں چھوٹی مگر معنوی خورتوں کی ان گنت تصویریں ملتی ہیں جو یا تو ماتا کی پوچا کی لشاند ہی کرتی ہیں یا افریقی تصویرِ حسن کی علامتیں ہیں۔ جیکو سوا کیری میں جنگلی گھوڑے، رینڈیم اور ہاتھی کے پتھر کے مجسمے دریافت کئے گئے ہیں جو تیس ہزارہ سال قبل از تاریخ پُل کئے ہیں۔

ترقی کے اعتبار سے تاریخ کی ساری تغیریوں کا جھرا جاتی ہے جب ہم سوچتے ہیں کہ یہ مجھے، کم ابھروں مجھے اور تصاویر اس آرٹ کا بہت بچھوٹا سا حصہ ہیں جس نے قبل از تاریخ انسان کی زندگی کا اظہار اور اس کی تزئین کی۔ باقی ماںڈہ غاروں میں پھیپا ہے اس کا مطلب یہ نہیں کہ قبل تاریخ انسان اُس وقت فنکار تھا جب وہ غاروں میں رہتا تھا بلکہ اُس نے جا پائیں کی طرح تن دہی سے سنگ تراشی کی، یونانیوں کی طرح بھر پور مجسمہ ساز کی۔ اس نے صرف غاروں ہی پر نقاشی نہیں کی بلکہ کپڑا، لکڑی ہر چیز پر نقش و نگار بنائے۔ یہاں تک کہ خود کو بھی اس سے الگ نہ رکھا ہو سکتا

ہے انہوں نے پڑھ جاتے والوں سے زیادہ اعلیٰ شاہکار تخلیق کئے ہوں۔ ایک گوشے میں ایسیں سُبیب دریافت ہوئی جو رینڈر کی ٹڈیوں سے بنی ہوئی تھی۔ اور روشن سے بھری ہوئی تھی، ایک اور گوشے میں پلی مٹی کے روشن سے بھری ہوئی ایک اور پلیٹ تھی جسے دوسو صدیاں گزر چکی تھیں۔ لظاہر اٹھاہر ہزار سال پہلے فتوں زیادہ ترقی یافتہ اور وسیع پیمانے پر برداشت کار لائے جاتے تھے، قبل تاریخی لوگوں میں پیشہ در فنکاروں کا طبقہ بھی تھا اور ایسے لا ابادی فنکار بھی تھے جو گھٹیا غاروں میں فاقی کر کے تجارتی بوشڑا کی کوتار کر کے قدیم آرت تخلیق کر رہے تھے۔

## ۲) جدید ججری تہذیب

گزشتہ ایک سو سال میں فرانس، پرتگال، برانیل، جاپان اور مان چوریا میں قبل تاریخی یادگاروں کے ڈھیر ملے ہیں۔ ڈنمارک میں گھریلو قفر فردی اشیاء ملی ہیں۔ جس سے قدیم لوگوں کے باورچی خانوں کا اندازہ ہوتا ہے۔ ان گندے ڈھروں میں خول، خاص طور پر صفت، بھری صوفیہ، گھونگھے، مختلف زمینی اور دریائی چافروں کی ٹڈیاں، سنگوں، ٹڈیوں اور غیر معمول پتھروں کے ہتھیار اور اوزار، معدنی باقیات مثلاً تار کوں، راکھ اور بُٹے ہوئے برتن شامل ہیں۔ یہ غیر استعمال شدہ یادگاریں ایک ایسی تہذیب کے اخوارے ہیں جو آٹھ ہزار سال قبل از مسیح مشتمل ہوئی تھی۔ اگرچہ یہ قدیم ججری دور کے بعد کی تہذیب ہے لیکن ابھی تک صحیح طور پر جدید ججری دور میں نہیں تھی کیونکہ ابھی تک صیقل شدہ پتھر کے استعمال تک نہیں پہنچی تھی۔ ہم ان لوگوں کے متعلق جانتے ہیں کہ یادگاریں چھوڑیں، محکم دلائل و براہین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

اس بات کے سوا کچھ نہیں جانتے کہ ان کا کوئی کھنولک قسم کا ذوق تھا۔

مزدازیل کی قدرے پرانی تہذیب کے ساتھ یہ لوگ Mesolithic یاد ریانے جو کی دور کی نمائش دیگر کرتے ہیں۔ یہ دور قدیم اور جدید جو کی دور کے درمیان ہے۔

۸۵۰ میں موسم سرما خلافِ محولِ خشک تھا، سوتھر لینڈ کی جنیلوں کی سطح گرگئی تھی اور قبل از تاریخِ ایک اور عہد کا اکٹھاف ہوا۔ ان جنیلوں میں دو سو مقامات پر ایسے ڈھیر پائے گئے جو تین سے ستر صد یوں تک پانی میں کھڑے رہے تھے۔ ان تودون کی ترتیب اس بات کی نشان دہی کرتی تھی کہ ان پر چھوٹے چھوٹے گاؤں بنائے گئے تھے۔ شاید تہائی یادِ فاع کے لئے ہر ایک زمین کے ساتھ ایک تنگ بیل کی مدد سے جڑا ہوا تھا۔ گھروں کے فرم و کب ادھر ادھر پانی کے کھیل سے بچے ہوئے کھڑے تھے۔ ان گھنڈرات میں بڑی اور پتھر کے میقل زدہ اوزار تھے جو ماہرین آثار قدیمہ کے لئے نئے نئے جو کی دور کی علامت بن گئے۔ جو الیٹیا میں دس ہزار سال قبل از مسیح اور یورپ میں پائی ہزار سال قبل از مسیح واقع ہوا۔ ان باتیات سے ملتے جلتے ڈھیر ایک جنیب نسل نے جنہیں ممٹیدہ ساز کہتے ہیں، مستسپی کی وادیوں میں چھوڑے۔ ان کے متعلق ہم اس کے علاوہ کچھ نہیں جانتے کہ ان شیلوں میں قربان گاہوں جیو مریاری کی شکلوں اور طوطم جانوروں کی شکل پر پتھر، بڑی اور کوئی ہوئی رحمات کی اشیاء ملتی ہیں جو ان پُر اسرار لوگوں کو جدید جو کی دور کے آخر میں رکھتی ہیں۔

اگر ہم ان باتیات میں سے جدید جو کی دور کی تصویر بنانے کی کوشش کریں تو ہم فوراً ایک چونکا دینے والی ایجاد — زراثت — کو

دیکھتے ہیں۔ ایک اختیار سے ساری انسانی تاریخ دو انقلابوں پر مشتمل ہے۔

۱۔ جدید جغری شکار سے زراعت کا سفر

۲۔ جدید زراعت سے صفت کا سفر

کوئی دوسرا انقلاب ان دونوں مبتدا متعقی اور بنیاد کی اہمیت کا حامل نہیں۔

ان باقیات سے پستہ چلتا ہے کہ جیلوں کے رہنے والے گندم، باجرا، رائی، لکھنی اور جوکی، اس کے علاوہ ایک سو بیس قسموں کے بیچل اور بہت سارے خونے کھاتے تھے۔ ان کھنڈرات میں ہل نہیں ہے کیونکہ غاذیاً پہلے ہل لکڑی کے تھے کسی مفہوم درخت کے تنے یا شاخ کو چھماق کی دھام کے ساتھ جوڑ دیا جاتا تھا لیکن ایک جدید جغری چنان کی نقاشی میں ایک انسان دو بیلوں کے ساتھ ہل چلاتا نظر آتا ہے۔ یہ تاریخ کی ایک عہد ساز ایجاد کے ظہور کی نشاندہی کرتا ہے۔

زراعت سے پہلے زمین (سر آر تھر کیتھ کے سرسری انداز کے مطابق) دو کروڑ انسانوں کو سہارا دے سکتی تھی۔ ان لوگوں کی زندگی شکار اور جگ کے خطرات کی وجہ سے کم ہو جاتی تھی۔ اب نسل انسانی کی آبادی میں اضافہ شروع ہوتا ہے جس نے انسان کے زمین پر تصرف کی تصدیق کر دی۔

اسی اتنا، میں جدید جغری دور کے انسان تہذیب کی ایک اور بنیاد استوار کر رہے تھے یعنی جانوروں کا سدھانا اور افزائشِ نسل، بلاشبہ یہ ایک طویل عمل تھا جو غالباً جدید جغری دور سے پہلے شروع ہوا۔ انسان اور جانور کی سنگت میں ایک خاص ملکاری کا کمردار رہا ہوگا، یہ آج بھی ہمیں غیر ممکن لوگوں کے جنگلی جانوروں کے پالنے، اپنے جھوپڑوں میں بندوں، طوطوں اور الیسے ہی ساتھیوں کو رکھنے میں تظر آ سکتا ہے۔ جدید جغری دور کی قدیم ترین باقیات کئے کی ہیں۔ جو نسل انسانی کا سیب سے پرانا اور قابل احترام ساتھی ہے۔ کچھ مدت

بعد اچھہ بزار سال قبل مسیح) بکری، بھیر، سورا اور میل آتے ہیں اور سب سے آخر ہیں گھوڑا آتا ہے جو تینم جھری دوڑ کے انسان کے لئے شکار کا جائز تھا۔ جس کا اندازہ غار کی تصویروں سے ہوتا ہے۔ ان جانوروں کو پناہ گا ہوں میں نے جا کر سرحدیا گیا اور محبوب غلام بنایا گی۔ سینکڑوں طرقوں سے اُسے استعمال میں لا یا گیا تاکہ فرصت، دولت اور افرادی قوت حاصل کی جائے۔ زمین کے نئے مالک (انسان) نے فدا کی سپلائی میں سدھائے ہوئے جانور اور شکار دونوں استعمال کرتا شروع کر دیتے اور غالباً اسی دور میں اُس نے ٹھانے کے رو و حکومت کے طور پر استعمال کرتا۔

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

جدید جھری دور کے موجدین نے اوزاروں اور ہتھیاروں میں بندی ریج اصلاح کی۔ ان کی باقیات میں پھر خنی، لیور، خرسان، سوا، چمنا، کھڑا، کھڑی، ک DAL، بیرونی چیزیں، تکڑا، جولا ہے کاراچھ، درانتی، اکری، برف پر چلنے والی کھڑا اوریں، سوڑیں دیغڑے ہیں۔ یہاں نسل انسانی کی ایک اور بنیادی ایجاد پہنچی ہے۔ صنعت اور تہذیب کے عمومی لوازمات میں سے ایک جدید جھری عہد میں اسے قرض میں فھال دیا گیا۔ ہر طرح کے پتھر یہاں تک کہ معدنی شیشے کو بھی پیس دیا گیا، سوراخ کیا گیا اور صیقل شدہ شکل میں لا یا گیا۔ چقماق کے پتھروں کو زیادہ دیسخ پہنانے پر کھود کے نکلا گیا۔ انگلستان میں بینزین کے گھنڈرات سے ہرن کے سینگ ملے ہیں۔ جن کی گرد آلو دستھوں پر کام کرنے والوں کی انگلیوں کے نشانات تھے، جنہوں نے یہ اوزار دس سال پہلے رکھے تھے۔ بھیم میں جدید جھری ہجد کے کان کن کا ہڈیوں کا دھانچہ ملا ہے جو گرتی ہوئی چنان کے نیچے آگی تھا۔ اُس کے ہاتھ میں ابھی تک ہرن کے سینگ کی ک DAL بھیخی ہوئی تھی۔ ہم سو صد روں بعد بھی اُسے اپنے میں سے ایک سمجھ رہے ہیں اور اپنے گزور تخلیل میں اُس کی

دہشت اور نزع کو محسوس کرتے ہیں۔ لکنے ہزارہ سالوں سے انسان نہ میخا کے پیارے میں سے تہذیب کی صورتی بنیادیں فوج رہا ہے۔ سوتیاں بنانے کر انسان نے بُننا شروع کیا یا بُننا شروع کرتے کے لئے انسان کو مسویوں کی مزدورت محسوس ہوئی۔ اب وہ جانوروں کی کھالیں اور اون پہن اپنی پوشٹاک بنانی جس میں سے ہندو کا چوغڑ، یونانی کاٹو گاولہ حصر بیوں کی سکریں یہاں تک کہ ساری نسل انسانی کی خوبصورت پوشٹاک بنی۔ پودوں کے رس اور زینی معدنیات میں رنگوں کو ملا کر ہادشا ہوں کا زرق یرق بیاس بنایا جاتا۔ پہلے انسان نے پارچہ جات کو ایسے تہہ لگائی جس طرح وہ تنکوں کی تہہ لگاتا تھا۔ پھر اس نے جانوروں کی کھالوں میں سوراخ کئے اور کھردرے ریشوں سے ان سوراخوں کو جوڑ دیا جیسے آج جو تے بنائے جاتے ہیں۔ بتدریج ریشے دھاگے میں ڈھلن گئے اور سلائی عورتوں کے بڑے فنون میں سے ایک بن گئی۔ جدید جغری کھنڈنات سے ملنے والی پتھر کی سلائی دار پونی اور تکلاناتی صنعت کی عظیم ابتداء کو ملکش کرتے ہیں۔ ان باقیات میں آئینے بھی ملتے ہیں۔ گویا تہذیب کیتھے ہر چیز تیار تھی۔

ابتدائی ترین قدیم جغری قبروں میں ظروف دریافت نہیں ہوتے۔ بلکہ میں میگدیلینیسی تہذیب کی باقیات میں اس کے لکڑے ملتے ہیں۔ لیکن دریانی جغری عہد میں منی کے برتنوں کا استعمال تھا۔ آرٹ کے آغاز کا، ہمیں پتہ نہیں غالباً کسی غیر متمدن شاہد نے دیکھا کہ اس کے پاؤں سے منی میں جو کونڈا بنا اس میں پانی کم رستا تھا۔ کسی نزدیکی آگ سے گلی منی کے لکڑے کے اتفاقیہ پک جاتے سے اُسے اس اہم ایجاد کا پتہ چلا۔ اُسے اتنے وسیع مادے کے امکانات کا پتہ چلا، لامتحک کے لئے اس قدر پچک دار اور اسے آگ یا سورج کے ذریعے سخت

کرتا پہت اسلام متحد یے تک اُس نے ہزاروں سال تک اپنا کھانا اور پانی خدا  
پینا اور کو کو فف اور سندھی خول ایسے ہی فطری یہ متوفی میں رکھے۔ پھر اُس نے  
نے لکھری یا پھر کے پیالے اور ڈوٹی بنائی، لگاس اور ہرال سے لوگریں اور لوگوں  
بنائے۔ پھر اُس نے پلک ہوئی منی کے پائیارہ بستن بنائے اور نسلِ انسانی کی بڑی  
متوفی میں سے ایک تخلیق کی۔ جہاں تک باقیانع نشانہ ہی کرتی میں۔ جدید  
جگہی دور کا انسان ظروف ساز کے چاک کے مستحق کو ہمیں جانتا تھا۔ جیسے اپنے  
ڈھونوں کے ساتھ اُس نے حسین شکنیں بنائیں، انہیں سارہ ڈینا شوں سے سمجھا  
انظروں نامزد کی ابتلاء کی جو شرم دھی میں صفت تھیں بکرا کشتی میں۔  
یہاں ہم ایک اور بڑی صفت تغیر — کی شہادتیں دیکھتے ہیں۔ قدم جو ہری  
جہد کے انسان نے خار کے علاوہ کسی اور سکن کی نشانہ ہی انہیں پھوڑی تھیں  
جدید جگہی باقیانع میں ہم تحریر کا سامان مثلاً سیر ہی، چڑھی، یخود اور کڑا اور غیرہ  
دیکھتے ہیں۔ بیتل کے رہنے والے مہر بڑھتی تھے، رشہتی کو جوڑ کر اسے نہ کوہ  
کلڑی کی یخوں کے ساتھ باندھ دیتے یا ان کے بڑوں کی چھل پر چل جھا جتے  
یا انہیں میڑ سے مشہریوں سے زیادہ ضیبوط کر دیتے تھے، فرش منی کے تھے،  
دیواریں شاخوں کی جن پر منی چڑھی ہوئی ہوتی تھی۔ چیزیں چھل پیوال یا کرکنے  
کی ہوتی تھیں، چڑھی اور پیٹھے کی مدھ سے بلڈنگ کے سامان کو ایک جگہ سے  
دوسرا جگہ لے جایا گیا اور بڑتے بڑے پتھروں سے گافل کی بیانوں کی جیش۔  
ٹرانسپورٹ بھی ایک صفت بن گئی، چھوٹی کشتیاں بنائی تھیں۔ جن سے  
جیلوں میں خوب آمد و رفت ہوتی ہوگی۔ پہاڑوں اور دور دراز کے برائشوں پر  
تجارت کی جاتی رہی۔ کہریا، پتھر اور معدنی شیشے کو دور دراز سے یورپ میں درآمد  
کیا گی۔ ایک جیسے الخات، حروف، دیوالا، ظروف اور نمونے تبل انتاریج کے

انسان کے مختلف گروہوں کے ثقافتی رابطوں کے بارے میں دھوکا دیتے ہیں۔ جدید جغرافی عہد تے ظروف ساز کا کے علاوہ کوئی آرٹ نہیں چھوڑا، ناہیں کوئی ایسی پیز چھوڑی جس کا تدبیح جغرافی انسان کی نقاشوں اور محیط سازی سے مواد نہ کی جاسکے۔ انگلستان سے چین تک جدید جغرافی زندگی کے آثار میں پتھروں کے گول ڈھیر دیکھتے ہیں جنہیں Dolmens، سیدھے پتھروں کو Menhirs اور بہت بہیں پتھروں کو Cromlechs کہتے ہیں — ان پتھروں کا متعدد معلوم نہیں۔ غالباً ہم ان جغرافی عمارتوں کے مفہوم یا فرضیتے کو کبھی نہ سمجھ سکیں گے۔ شاید یہ قریان گاہیوں اور مندروں کی باقیات ہیں۔ جدید جغرافی انسان کے مذاہب دیوانا لامتحنی جس سے دہ ہر روز سورج کی فتح اور شکست کا ذرا مر کرتا تھا، زمین کی موت اور حیات نو اور زمین پر چاند کے عجیب و غریب اثرات کو دیاماٹ انداز میں پیش کرتا ہے اور زمین قبیل تاریخی آغاز کے بارے میں کوئی مذفوظہ قائم نہیں کر لیتے۔ ہم اس سکتے تک تاریخی عقائد کو نہیں سمجھ سکتے۔ غالباً پیشی مزوریات کی وجہ سے پتھروں کی ترتیب کا تعین ہوا اور جس طرح شنیدر کا خیال ہے۔ یہ ہمیں کینڈر کے متعلق گواہی دلواتی ہے۔ کچھ سائنسی علم بھی موجود تھا کیونکہ بعض جدید جغرافی عہد کی کھوپڑیاں سرحریکی کی شہادت دیتی ہیں اور کچھ ہڈیوں کے ڈھانچے بظاہر تو نہ ہوئے مگر بعد میں جزو ہوئے اعضا کی نشانہ ہی کرتے ہیں۔

ہم قبل از تاریخ عہد کے انسان کی کامیابیوں کا متناسب اندازہ نہیں لگا سکتے کیونکہ ہمیں ان کی زندگیوں کا تذکرہ کرتے ہوئے خیال آرائی سے بچنا چاہیے جو شہادت سے مادراد ہو جاتی ہے۔ جیکہ اس کے بر عکس ہمیں شک ہے کہ وقت سے ان باقیات کو تباہ کر دیا ہے جو تدبیح اور جدید انسان کے درمیان فاصلے لگھتا سکتی تھیں۔ اس کے باوجود بھی عہد جغرافی کی ترقیوں کا بچا کچھا خاصدار ریکارڈ

محیود ہے۔ قدریم جو جسی دور کے اوزار، مگر، آرٹ، جدید جو جسی عہد کی زراعت، جانور پان، بنائی، طوف سازی، تغیر، ٹرانسپورٹ، ادویات، زمین پر نسل انسانی کا قبضی غلبہ اور بہت زیادہ آبادی۔ تمام بیان دیں رکھ دی گئی حقیقیں۔ تاریخی تہذیب کے لئے دھرات اور تحریر اور ریاست کے خلاصہ ہر چیز تیار ہو چکی تھی۔ انسان کو اپنی نکر اور کارناٹے ریکارڈ کرنے کی ضرورت تھی۔ اس طرح نسلوں تک اس کی محفوظاً طریقے سے ترسیل ہو سکتی تھی جس سے تہذیب کی ابتداء ہونی تھی۔

### III تاریخ کی طرف

#### ک درہات کا آغاز

انسان نے کب اور کیسے دھرات کا استعمال شروع کیا؟ یہیں اس بات کا بھی قطعی علم نہیں ہم فقط قیاس آلاتی کر سکتے ہیں کہ یہ اتفاقیہ ہوا اور ابتدائی باقیات کی عدم موجودگی سے ہم فرض کر لیتے ہیں کہ یہ جدید جو جسی عہد کے خاتمے پر شروع ہوا، یہ دو چار ہزار سال قبل از مسیح کا دورہ تھا۔ ہمارے پاس ایسا تناظر ہے جس میں دھرات کا دور (تحریر اور تہذیب کا بھی) فقط چھ ہزار سال کا ہے جو چالیس ہزار سال کے دور (جو جسی اور انسانی زندگی کے دس لاکھ سالوں کا ضمیر ہے۔ ہماری تاریخ کا موضوع کتنا نیا ہے۔

انسان استعمال میں آنے والی قدریم ترین دھرات تابیثہ تھی۔ یہیں یہ سو مرلینڈ کے مقام رو بن ہانس پر جھیل کے مسکنوں میں ملتی ہے جو چھ ہزار سال قبل از مسیح پرانی ہے۔ قبل تاریخی میسوپوٹامیہ میں تین ہزار ایک سو سال قبل از مسیح پرلنٹی اور شمالی امریکے کے میلے سازوں کی یادگاروں میں تا معلوم تاریخ تک پرانی ملتی محکم دلائل و برائین سے مزین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

ہے۔ دھات کا عہد اس کی دریافت سے شروع ہنیں ہوا بلکہ آگ اور کام کے ذریعے انسان معتقد میں ذھالنے کے ساتھ شروع ہوا۔ میرینِ دھات کا لیٹن ہے کہ پتھر سے تابنے کا پہلی مرتبہ بنا اتفاقی حادثہ تھا جب کس قدم کیمپ میں آگ نے چاؤں پر لگئے تابنے کو پگلا دیا۔ ایسے دفعات ہمارے زمانے میں فرمودن کیمپ میں آگ لگنے سے بھی روشن ہوتے رہتے ہیں۔ ممکن ہے قدیم انسان نے جو پتھر سے کام چڑھا تھا، اس بار بار ہوتے والے واقعے سے لوچ دار دھات کو ہتھیار اور اوزار بنانے کے لئے زیادہ پائیدار خیال کیا۔ غالباً پہلی مرتبہ یہ دھات نظری شکل میں استعمال کی گئی۔ بہت بعد میں تقریباً تین ہزار پانچ سو سال قبل از مسیح، مشرقی بھر و روم کے ارد گرد کے علاقے میں انسان نے کچی دھات کو پکا کر خالص بنانے کا قندری یافت کیا۔ پھر پندرہ سو سال قبل مسیح (جس طرح مصر میں ریخ ماڑا کے مقبرے پر کم ابھر والے مجسمے کو دیکھ کر اندازہ لگایا جاسکتا ہے) انسان نے دھات کا ری شروع کی۔ تابنے کو منی یا ریت کے سر تن میں ڈال کر مطلوبہ فکل ملنے نیز سے کی انی یا الہاؤی میں ذھالنے کے لئے مٹنڈا کیا جاتا۔ ایک مرتبہ جب اس عمل کو دریافت گرایا گیا تو کئی توکنی دھاتوں پر اس کا اطلاق کیا گیا اور انسان کو ایسے عالی شان عالمی طے جنہوں نے اس کی عظیم صفتیوں کی تعریف کرتی اور اُسے زمین ہمندہ اور ہوا پر فتح دینی تھی۔ شاید اس کی وجہ یہ تھی کہ مشرقی بھر و روم کی زمینیں تابنے میں زرخیز تھیں۔ بھی وجہ ہے کہ عظیم نئی تہذیبیں پر تھے ہزار برس میں ایکم، میسوپوئیشیہ اور مصر میں ظاہر ہوئیں اور دنیا کو بدلتے کے لئے تمام سستوں میں پھیل گئیں۔

لیکن تابنے بذاتِ خود نرم اور بعض مقاصد کے لئے خاصاً موندوں تھا اس کے بغیر ہمارے محل کے عہد کیا جتا؟ لیکن بڑے کاموں کے لئے ناکافی تھا۔ اسے محکم دلائل و براہین سے مذین متنوع و منفرد موضوعات پر مشتمل مفت آن لائن مکتبہ

سخت کرنے کے لئے ملادوٹ کی ضرورت تھی۔ اگرچہ فطرت نے بہت ساری ملادوں میں اور پہلے سے میں یا جست کے ساتھ ملا ہوا تائیہ بھی حاصل ہوا۔ انسان اگلا قدم انہانے سے پہلے صد یوں تک وقت خاتم کرتا رہا یعنی کس طرح ایک دعات کو دوسرا کے ساتھ ملا کر مرکبات حاصل کئے جائیں جو اُس کی ضروریات کے لئے زیادہ سوزوں ہوں۔ یہ دریافت کم انکم پانچ ہزار سال پرانی ہے۔ کیونکہ کریمین کی باقیات میں تین ہزار سال قبل از مسیح میں کافی ملی۔ میر کے باقیات میں دو ہزار آٹھ سو سال قبل از مسیح اور شرائی کے دورے شہر میں دو ہزار سال قبل از مسیح کے باقیات میں بھی کافی ملی۔ ہم کافی کے متعلق زیادہ محنت کے ساتھ کچھ پہنچ کرہے سکتے۔ کیونکہ یہ دعات مختلف لوگوں کے پاس مختلف ادوار میں آئی اور اس طرح یہ اصطلاح تاریخی مفہوم کے بغیر ہوگی۔ علاوہ ازیں بعض تہذیبیں مثلاً قن لینڈ، شمالی روس، پولنیشیا، وسطی افریقہ، جنوبی ہندوستان، شمالی امریکہ، آسٹریلیا اور جان پتھر کے میدان سے بنا واسطہ ہے ملک پہنچیں۔ ان تہذیبیوں میں جہاں کہیں کافی ملتی بھی ہے تو انکا ہے کہ پروپرتوں، اشرافیوں اور بادشاہوں کی ماتحت ہے۔ جیکہ عالمیں کو بھی تک پتھر کے ساتھ ہی گزارہ کرنا ہوتا تھا۔ "قدیم ججری وہذا اور جدید ججری دوڑ کی اصطلاحات بہت حد تک اضافی ہیں اور اپنے مہد کا مفہوم دینے کی بجائے حالات کا مفہوم دیتی ہیں۔ بہت ساری غیر متمدن قومیں (اسکیماؤ اور پلینیا) کے پاس آج تک پتھر کے میدان میں زندہ ہیں اور لو ہے کو فقط نزاکت سمجھتے ہیں جو کھو جیوں نے تلاش کیا ہے۔ کیپٹن لگک جب ۲۰۰۰ میں نیوزی لینڈ اگ تو اس نے چھپنیس کی میخ سے کئی سوراخ ریڈے۔ ایک اور سیاح نے ڈاگ جزیرے کے باشندوں کے متعلق لکھا ہے کہ لو ہے کے لاچی تھے اور جہاں نہیں میں سے تھیں

نکال لینی چاہتے تھے۔

کامپنی مفبیوڑ اور پائیڈار ہوتی ہے لیکن اسے بنانے کے لئے تابے اور جست کی ہزورت ہوتی ہے جو دیسخ مقدار میں اور سہولت سے میسر نہیں تھے کہ انسان کو منتسب اور جگ کے لئے بہترین سامان مل سکت۔ جلد یا بدیر ہو ہے کی ہزورت تھی لیکن ریتاریخ کی بے قابلی ہے کہ اتنی زیادہ مقدار ہونے کے باوجود تابے اور کامپنی کی طرح یہ جلدی سامنے نہ آ سکا۔ انسان تے شہابی ہو ہے میں تھیا ر بناتے کا آرٹ ٹروپ کیا ہو گا۔ جس طرح ٹیلہ سازوں نے کیا تھا اور جس طرح آج بھی بعض غیر متمدن قومیں کرتی ہیں۔ پھر شاید انہوں نے اگ کے دریے پھی دھا کو پچھلا تاشروع کیا ہو گا اور کوٹ کردا سے ٹھیک کیا ہو گا۔ شہابی ہو ہے کے لئے مصری قبروں میں ملے ہیں اور بابل و نینوا کی نقش کاری ہو ہے کو محور بی (دونہ زمیں ایک سو سال قبل از مسیح) کے دار الخلافہ میں مہنگی اور نایاب شے کے طور پر ظاہر کرتی ہے۔ شمالی رہوڈی شیا میں تقریباً چار بہار سال پرانی ہو ہے کی فاؤنڈی دی ریافت ہوئی ہے۔ جنوبی افریقیہ میں کان کنی کوئی جدید ایجاد نہیں ہے۔ سب سے پرانا کو ماہوا لوہا چاقوؤں کا مجموعہ ہے جو فلسطین میں گیراہ کے مقام پر ملا ہے۔ پیریزی نے اس کی تاریخ تیرہ سو پچاس سال قبل از مسیح مقرر کی ہے، مصر میں ایک صدی بعد دھرات سامنے آئی ہے۔ یہ عظیم راسیس دوم کا دور تھا، ایک اور صدی بعد یہ ایگیون میں ملتی ہے، مغربی یورپ میں یہ پہلے آسٹریا کے مقام ہال سٹیٹ میں تو سو قبل از مسیح میں سامنے آئی ہے۔ اور سو مئیں رینڈ کی لا تینے صحت میں پانچ سو سال قبل از مسیح میں سامنے آئی ہے۔ یہ انڈیا میں سکندر اعظم کے ساتھ، امریکہ میں کوبیس کے ساتھ اور اوشیانے میں کیپشن گلک کے ساتھ داخل ہوئی۔ اس کائنات کے ساتھ صدی بعد صدی ہو ہے نہ میں پر فتح حاصل کر لی۔

## ۲۔ تحریر

لیکن تہذیب کی طرف سفر میں سب سے اہم قدم تحریر کا تھا۔ جدید جغرافیہ عہد کے ظروف کے مکروں پر منقش لکریں پائی جاتی تھیں جنہیں بعض طالب علموں نے علامتیں قرار دیا ہے۔ یہ مشکوک بات ہے لیکن ممکن ہے کہ تحریر مخصوص سوچ کی منقش علامتوں کی صورت میں تاخنوں اور انگلکیوں کے نشانات سے شروع ہوئی ہو جو نرم مٹی پر زیبائش کے لئے استعمال کئے گئے تھے۔ ابتدائی تصویر نگاری میں پرندے کی تصویر سوسما اور ایکم کی قدیم ترین ظروف سازی پر پرندے کی زیبائش سے مشابہت رکھتی ہے۔ غلے کی ابتدائی تصویر براہ راست غلے کی زیبائش سے مل گئی جو سوسما اور سیریا کے برتنوں پر تھی۔ تصیریا کا سیدھا سکرپٹ، اپنے پہنچنے والوں میں علامتوں اور تصویروں کی مختصر خلک ہے۔ جو میسون پیغمبر اور ایکم کی قدیم ظروف سازی پر منقش تھیں۔ پنگ اور محسم سازی کی طرح تحریر بھی اپنی اصل میں کوئہ گرسی کی آئٹ ہے۔ یہ ڈرائیگ کی صورت میں شروع ہوئی اور جس مٹی نے ظروف ساز کو برتن، جسم ساز کو مورت اور معمار کو اینٹیں دیں۔ اس مٹی نے تکھنے والے کو لکھائی کا سامان مہیا کیا اس ابتداء سے میسون پیغمبر کی پیکائی تحریر تک ایک قابل فہم اور منطقی ارتقاء ہے۔

ہم جن قدیم ترین گرانگ علامتوں سے واقع ہیں۔ وہ فلمنڈر پیریار کی تے محر، اسپین اور مشرقی قریب کے قبل ائمہ تاریخ مقبروں میں یائے جاتے والے ٹھیکروں، برتنوں اور پتھروں سے حاصل کیں۔ اپنی عمومی قیمتی سے اس نے ان کے ساتھ سات ہزار سال کی عمر مسوب کر دی۔ بیجہ و روم کی اس دریافت

میں تقریباً تین سو علامتیں شامل تھیں۔ ان میں سے زیادہ تمام علاقوں میں ایک جیسی تیس جو بھیرہ روم کے ایک مرے سے دوسرے مرے تک پانچ بیڑاں سال کے تجارتی تعلقات کی نشاندہی کر رہی تھیں۔ یہ تصویریں نہیں تھیں بلکہ زیادہ تر کاروباری علامتیں تھیں۔ جا شیداد کے نشانات، مقداری یا دوسری کاروباری یا داشتیں آج یورپ و افریقی یہ سوچ کر خوش ہو سکتی ہے کہ ادب کا آغاز کاروباری بلوں سے ہوا۔ علامتیں حروف نہیں تھیں کیونکہ وہ پورے الفاظ یا تصورات کی نمائندگی کرتی تھیں۔ لیکن ان میں سے بہت ساری حیوان کن حد تک ابی فوئیشیا کے حروف ایجاد کی طرح تھیں پریزی نتیجہ نکالتا ہے کہ علامتوں کا وسیع نظام یزدِ محمد بن عہد میں بتدیل یعنی استعمال میں لاایا گی۔ جس کے کئی مقامات پر تجارت کے کام آیا، ایک علاقے سے دوسرے علاقے میں پھیل گئے۔ حتیٰ کہ چند جو جن علامتوں کا میاپ ہو کر کاروباری طبقے کی مشترکہ حیثیت بن گئی۔ جبکہ دوسری شکل کو متعالیٰ باقیات بتدیل یعنی تہائی کا خلاصہ ہو کر ختم ہو گئیں۔ یہ نشانیاں حروف ایجاد کا آغاز تھیں۔ ایک دلچسپ نظر ہے جو فقط پروفسر پریزی ہی کا طرہ امتیاز ہے۔

ان ابتدائی تجارتی علامتوں کا ارتقاء کچھ بھی ہوان کے ساتھ ساتھ تحریر کی صورت متوار ہوتی رہیں جو دوڑاٹگ اور پنڈل، کی شاخ تھی اور اس نے تصاویر کے ذریعے مردوڑا سوچ کو پیش کیا۔ پسیئر پریز جیل کے نزدیک چڑاؤں میں ان خام تصاویر کی باقیات ہیں جن کے ذریعے امریکی انڈینز نے آنے والی نسلوں کے لئے اس علمیں جیل کو پار کرنے کی کہانی بیان کی۔ ڈرائیٹگ کا ایسا ہی ارتقاء تحریر کی صورت میں جدید چھری عہد میں واقع ہوا۔ یقیناً تین تاریخ پہ سو ماں قبل از مسیح تک یا شاید اس سے کافی پہلے لیتم، سکریا اور مصر میں

## سچ کی تصویریں (Thought-Picture) کا نظام ترقی کر چکا تھا جسے

**hierographics** کہتے تھے۔ یہونکہ انہیں زیادہ تر پروہت بناتے تھے۔ ایسا ہی نظام پھر سو سال قبل از مسح میں کریمہ میں ظاہر ہوا۔ یہ ایک دلچسپ طالع ہے لہ کس طرح ان **hierographics** کو، یوسوچ کی نمائندگی کرتے تھے۔ استعمال کے ذریعے عہدوں کے جو بے میں دھالا گیا جو بخوبی کی نشاندہی کرتے تھے اور بالآخر عہدوں کو پورا بچہ ظاہر کرنے کے لئے نہیں بلکہ اس کی ابتدائی آواز نکالنے کے لئے استعمال کیا گیا۔ اس طرح حروف وجود میں آئے۔ حروف تہجی کی ایسی تحریر فایر تین ہزار سال قبل از مسح میں مصر میں موجود تھی جبکہ کریمہ میں یہ رسول سو سال قبل از مسح میں محدود رہوئی۔ فوئیں نے حروف تہجی تخلیق نہیں کئے۔ غالباً انہوں نے حصر اور کریمہ سے درآمد کیا۔ انہوں نے اسے تھوڑا ز تھوڑا اگر کے نامیز، سیدان اور باشلوں سے درآمد کر کے بھرہ روم کے ہر شہر میں پھیلا دیا۔ وہ حروف تہجی پیدا کرنے والے نہیں تھے بلکہ اس کے دلائل تھے۔ پھر کے عہد میں یونانی اس فوئیں شیائی حروف تہجی کو اپنارہ ہے تھے اور اس کے پہلے دو حروف کو سامی ناموں سے پکار رہے تھے (الغا، بیٹا) یعنی

الف، بیت)

**تحریر** — جمارت کی پیداوار اور سہولت لگتی ہے یہاں بھی تہذیب تجاد سے بہت کچھ حاصل کرتا ہے۔ جب پروہتوں نے تعدادیں کا ایسا نظام ایجاد کر لیا جس کے ذریعے جادوئی، رسی اور طبقی فارمحلے لکھ سکیں تو تاریخ میں سیکولر اور پروہتی سوچ میں تفاضل پیدا ہوا اور گویا تی کے بعد عظیم تین انسانی ایجاد واقع ہوئی۔ تحریر کی ترقی نے علم کاریکار فر رکھنے اور ترسیل کے ذرائع ہبیا کر کے، سائنس کو اکٹھا کر کے، ادب کی ترقی اور مختلف قبیلوں میں ان

اور سلامتی کے مچھلیاں کے ذریعے، تہذیب کو پیدا کیا۔ ایک زبان بولنے اور لکھنے کے سبب یہ ایک ریاست کے ساتھ میں آگئے۔ تحریر کا ابتدائی تین طور پر اس پیچھے پہنچتے ہوئے مرحلے کی نشاندہی کرتا ہے جہاں سے تاریخ کا آغاز ہوتا ہے۔

### ۳۔ گم شدہ تہذیب میں

تہذیب یافہ قوموں کی تاریخ میں پہنچتے ہوئے یہ بات ذہن نشین کرنی ہو گئی کہ ہم ہر تہذیب کا نہ صرف ایک حصہ منتخب کر رہے ہوں گے بلکہ ان قلیل تہذیبوں کا اندکہ کرو کر رہے ہوں گے۔ جو زمین پر زندہ رہ گئیں۔ ہم پوری تاریخ میں جاری و ساری اساطیر کو مکمل طور پر نظر انداز نہیں کر سکتے۔ وہ تہذیب میں جو کبھی بہت بڑی تھیں فطرت کی کسی آفت یا جگہ کی وجہ سے تباہ ہو گئیں اور ان کا کچھ بھی باقی نہ بچا۔ کریم، سمیریا اور یوسف ان کی کھدائی سے اس بات کا انداز ہو سکتا ہے کہ ایسی کہانیاں کس قدر سچی ہو سکتی ہیں۔

ان گم شدہ تہذیبوں میں سے ایک کے کھنڈ بات بحر الکاہل میں ہیں۔ ایسے جزیرے کی زبردست جسمہ سازی، پولی نیشنیا طائفہ قوموں اور بہادر جنگجوؤں کی روایت جو کبھی سمووا اور تبتی کے لئے قابلِ احترام تھیں۔ ان کے موجودہ باشندوں کی فنکارانہ اہمیت اور شاعرانہ حساسیت اور ایک ایسی قوم کی عظمتِ رفتہ کی نشاندہی کرتی ہے، جو تہذیب میں نہ مدخل میں مگر اعلیٰ مقام سے نیچے گری۔ بحر اوقیانوس میں آش لینڈ سے ساؤ تھپ پول میک سمندریں کی آٹھی ہوئی مرکزی تہہ اُس اسطورہ کی حمایت کرتی ہے جسے افلاطون نے بہت خوبصورت طریقے سے بیان کیا۔ ایک ایسی تہذیب جو کبھی ایک ایسے جزیرے پر آباد تھی جو یورپ اور ایشیاء میں خشکی کا گمرا تھا۔ یہ تہذیب اچانک گم ہو گئی جب ایک ارضیاتی بچل

سے سمندر نے خشکی کا یہ ملکہ اہرپ کر دیا۔ ٹرائے کونٹی زندگی دینے والا شیمان یہ یقین رکھتا تھا کہ بجراوی قیانوس نے یورپ اور یوگنڈا کی تہذیب پر کے درمیانی رابطے کا کام دیا اور مصری تہذیب اور قیانوس ہی سے اُبھری۔ رشاید امریکہ بھی اور قیانوس تھا اور جدیدہ جرجی دوسرے میں کوئی قبل میشن Pre-Mayan تہذیب افریقہ اور یورپ سے تعلق رکھتی ہو گی۔ شاید ہر دریافت ایک دریافت نو ہے۔ اس طوکے خیال میں یہ بات یقینی طور پر امکانی ہے کہ بہت ساری تہذیبیں آئیں، انہوں نے عظیم ایجادیں اور عیاشیاں لکیں، تباہ ہوئیں اور انسانی یادداشت سے مت گئیں۔ بلکن کہتا ہے کہ تاریخ ایک تباہ شدہ بھری جہاز کے تختوں کی ماں ہے۔ ہم خود کو تسلی دیتے ہیں کہ انفراد کی یادداشت کو تحریر کے کامزیادہ حصہ بھول جانا چاہیے تاکہ ہمارا قائم قائم رہے۔ چنانچہ نسل انسانی نے اپنی یادداشت میں سے تہذیبی تحریرات کامزیادہ واضح اور عالیشان حصہ محفوظ رکھا ہے۔ اگر یہ نسل در شر دس گناہ میش قیمت ہوتا تو اسے کوئی بھی پورا جذب نہ کر سکتا۔

## ہم، تہذیب کے گوشوارے

لاجواب سوالات کے اس باب کو اس کتاب کے ساتھ ہی ختم کرنا مناسب ہو گا کہ تہذیب کا آغاز کہاں سے ہوا؟ — یہ بات بھی لا جواب ہے۔ اگر ہم تاریخ کے دھنڈنکوں سے نہیں وائے ماہرین ارضیات پر بھروسہ کر لکیں تو ان کے مطابق وسطی ایشیاء کے خشک علاقے کبھی تم اور معتدل تھے۔ یہاں بہت حصیں اور ندیاں تھیں۔ آخری برق کی لہر کی مراجعت نے اس خلیع کو خشک کر دیا ہے کہ شہروں اور ریاستوں کے لئے بارش ناکافی رہ گئی۔ لوگ شہروں کو خالی کر کے پانی کی تلاش میں مشرق و مغرب، شمال و جنوب کی طرف چھاگ لکے۔

جن میں سے اور ہے ریگستان میں پیکڑا کے شہر میں مدفون ہیں جس کے باقیں  
میل کے دائیں میں آبادی ہو گی۔ ۱۸۶۸ء میں مغربی ترکستان کے اسی ہزار  
لوگوں کو ہجرت کرنے پر غیر کردیا گیا کیونکہ بڑھتی ہوئی ریاست سے ان کا فتح  
شہر و بالا ہو گیا تھا۔ بہت سے لوگوں کا یقین ہے کہ ہجرت سے علاقے جواب مر  
ر ہے میں۔ نظم و ضبط، اخلاق و دستور، سہولت و ثقافت کی جو تہذیب کو مشکل  
کرتے ہیں۔ زبردست ترقی دیکھو چکے ہیں۔

۱۹۰۰ء میں پیلسن نے جنوبی ترکستان میں اوزا کے مقام پر بہترین اور تہذیب  
کے دیگر باتیات دریافت کئے جیسے اُس نے فہرہ اسال قبل از مسیح سے مشوب  
کوا ہے۔ جس میں چار ہزار سال کا امکانی مبالغہ ہو سکتا ہے۔ یہاں گندم، باجرو  
اوہ جوار کی کاشت ہوتی تھی۔ تابنبے کا استعمال، جانوروں کا سدھانا اور برتنوں  
کی زیبائش کی روایت موجود تھی۔ جس کے لئے کئی صد یوں کے فتنی پیش منظر اور  
روایت کی صورت تھی۔ بظاہر ترکستان کی تہذیب پانچ ہزار سال سے بھی زیادہ  
قدیم تھی۔ غالباً اس کے موڑ خیس بھی تھے جنہوں نے تہذیب کے مأخذات کی تلاش  
کے لئے ماخفی میں خوطے لگاتے اور فلسفی جنہوں نے سرتی ہوئی قوم کے تسلی کا ماتم کیا۔  
اس مرکز سے ہم اپنے تحلیل کے ذریعے دیکھ سکتے ہیں کہ ایسے لوگ بوجیہ ہیں

کے آسمان اور بھنپھا ہوئی زمین سے تین سو قلعے میں سفر کر گئے۔ اپنے سماں اپنے  
فتون اور تہذیب کو بھی لے گئے۔ مشرق میں آرت چین، مشوریہ اور شماںی امریکہ  
میں پہنچا، جنوب میں ہندوستان، مغرب میں ایتم، سینا، مصر جنہی کو اٹلی اور  
پین ملک قدیم ایتم (جدید فارس) میں سو سا کے مقام پر ایسی باتیات پائی  
گئی ہیں جو اوزا کی باتیات سے ملتی ہیں۔ متغیرہ اوزا اور سو سا کے حصے میان تہذیبی  
تعلق کا جواز پیش کرتی ہے۔ یہ (چار ہزار سال قبل از مسیح) تہذیب کے آغاز کا

زمانہ تھا۔ اسی طرح کے فنوں اور مضمونات میں تعلق میسوپوٹامیا اور مصر کے تعلق کا غماڑہ ہے۔

ہم تھیں سے نہیں کہہ سکتے کہ کون سی تہذیب پہلے آئی اور کون سی بعد میں،  
ٹاید اس سے زیادہ فرقی بھی نہیں پڑتا۔ یہ اپنا اصل میں ایک خلافان اور نرنے  
کی طرح تھیں۔ اگر ہم اپنے معزز پیشروں کے احترام کا ارتکاز کریں اور راتیم اور  
سیرا کی تہذیب کو مصر سے پہلے رہیں تو یہ تحریک ایسی اختراع کی جھوٹی عظمت۔  
نہیں ہو گی بلکہ ایشیا تی تہذیب ہوں کے دور کا اگرا فرلیقہ اور یورپ کی تہذیب ہوں  
سے حوازن کریں تو یہ ہمارے علم کے بڑھتے کے ساتھ ساتھ بڑھتا جاتا ہے۔  
جوں جوں اثاثاً پر تدبیر کے سچے نیل کے ساتھ ساتھ ایک مددی کی کامیاب تحقیق کے  
بعد سوریہ سے مرتبت، فلسطین، میسوپوٹامیا اور ایران تک پہنچیں گے جو ہر سال  
کی بڑھتی ہوئی تحقیق کے ساتھ ملکوں ہے۔ یہ بات ساختے آتے کہ یہ میسوپوٹامیا  
کے دیباویں کا زرخیزہ دو آبہ ہی ہو جس نے تہذیب کے ڈرامے کے سب سے  
ابتدائی مناظر دیکھے ہوں۔

# فکشن ہاؤس کی نئی کتابیں

[www.KitaboSunnat.com](http://www.KitaboSunnat.com)

|       |                                          |                                |
|-------|------------------------------------------|--------------------------------|
| 120/- | جادو یہ شاہین                            | میرے ماہ سال (یادداشتیں)       |
| 130/- | ہر بُن سکھیا / رشید ملک                  | عہدو طی کا ہندوستان            |
| 160/- | شفعی عقیل                                | جرمن لوک کہانیاں               |
| 100/- | بھگت سنگھ بلهہ / یاسر جواد               | چنگاب کی سیاسی جدوجہد          |
| 240/- | برٹنیڈ رسیل / قاضی جادو یہ               | رسل کی آپ بیتی                 |
| 150/- | برٹنیڈ رسیل / قاضی جادو یہ               | لوگوں کو سوچنے دو              |
| 250/- | ائج - اٹی - سور لے / پروفیسر ریاضی صدیقی | شاہ عبداللطیف بھٹانی           |
| 250/- | مہاتما گاندھی                            | خلاص حق (نیایہ یشن)            |
| 100/- | ایڈیٹر: ذا کنز مبارک علی                 | سہ ماہی تاریخ ختمارہ نمبر (19) |
| 500/- | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | کلیات خلیل جبران               |
| 270/- | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | خلیل جبران کے عہد ساز افسانے   |
| 190/- | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | خلیل جبران کے عہد ساز ناول     |
| 90/-  | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | خطوط خلیل جبران                |
| 100/- | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | خلیل جبران فلسفہ و حکایات      |
| 90/-  | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | کلام خلیل جبران                |
| 90/-  | مرتب: حیدر جادو یہ سید                   | اقوال خلیل جبران               |

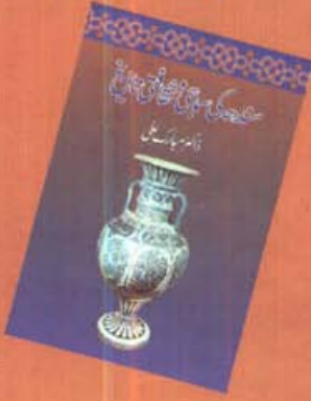
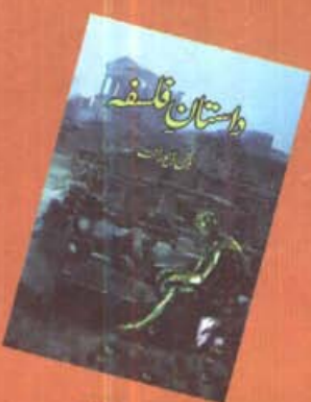
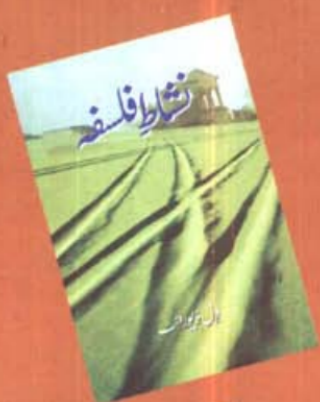
# آپ بیتیاں

|       |                              |                                      |
|-------|------------------------------|--------------------------------------|
| 240/- | برٹرینڈر سل / قاضی جاوید     | رسل کی آپ بنتی                       |
| 100/- | جاوید شاہین                  | میرے مادہ سال                        |
| 350/- | ول ڈیورانٹ اور ایریل ڈیورانٹ | آپ بنتی ول ڈیورانٹ اور ایریل ڈیورانٹ |
| 130/- | آخر الایمان                  | اس آبا خرابے میں                     |
| 100/- | ڈاکٹر مبارک علی              | در در ٹھوک رکھائے                    |
| 130/- | سوم آنند                     | باتیں لا ہور کی                      |
| 250/- | مہاتما گاندھی                | حلاش حق                              |
| 450/- | راجندر پرشاد                 | اپنی کہانی                           |
| 600/- | بے نظر بھٹو                  | مشرق کی بیٹی                         |
| 100/- | اجیت کور                     | خجھ بدھی                             |
| 170/- | آل احمد سرور                 | خواب باقی ہیں                        |
| 180/- | یوسف حسین خان                | یادوں کی دنیا                        |
| 230/- | سر رضا علی                   | اعمال نامہ                           |
| 150/- | ہر ایڈو فہرٹر                | میری جدوجہد                          |
| 450/- | ہر ایڈو فہرٹر                | ترک ہٹری                             |
| 150/- | بیرون سولنی                  | داستان مسوئی                         |
| 350/- | میکس گورکی                   | گورکی کی آپ بنتی                     |
| 200/- | لیوناٹنی                     | ناٹنائی کی آپ بنتی                   |
| 350/- | گیان سکھ شاطر                | گیان سکھ شاطر کی آپ بنتی             |
| 120/- | ڈاکٹر احمد مجید الدین        | خود گذشت                             |
| 150/- | لطف اللہ                     | لطف اللہ کی آپ بنتی                  |
| 150/- | پرکاش غذان                   | چناب کے سوال                         |
| 150/- | پرکاش غذان                   | بیرون چناب                           |
| 200/- | فرحت اللہ بیگ                | میری داستان                          |
| 180/- | حسن فواز گردیزی              | غبار زندگی                           |

# سوانح عمری

www.KitaboSunnat.com

|       |                                     |                          |
|-------|-------------------------------------|--------------------------|
| 200/- | ہیر لڈیم                            | کوش عظیم                 |
| 300/- | ہیر لڈیم                            | صلاح الدین الجوی         |
| 200/- | ہیر لڈیم                            | مرخیام                   |
| 100/- | ہیر لڈیم                            | ستکول نوران کار وار      |
| 250/- | ہیر لڈیم                            | سلیمان عالی شان          |
| 170/- | ہیر لڈیم                            | لئی بال                  |
| 160/- | ہیر لڈیم                            | بابر                     |
| 160/- | ہیر لڈیم                            | نور علی                  |
| 100/- | ہیر لڈیم                            | چکیز خاں                 |
| 240/- | ہیر لڈیم                            | سندر عظیم                |
| 180/- | ہیر لڈیم                            | امیر تیمور               |
| 200/- | ہیر لڈیم                            | تاتار یوں کی یخار        |
| 160/- | ہیر لڈیم                            | قطختیہ                   |
| 500/- | ہیر لڈیم                            | تمن عظیم فتح             |
| 500/- | ہیر لڈیم                            | تمن عظیم حکم جو سہ سالاں |
| 250/- | اجھی اٹی سو رے                      | شاہ عبداللطیف بخاری      |
| 500/- | مرتب: اسلام کوکر                    | تمن عظیم و کثیر          |
| 130/- | مرزا محمد دہلوی                     | اتارک                    |
| 250/- | سو یاد احتا                         | دہائی باؤس کے کشن        |
| 250/- | ایمن بلیک ووڑ                       | دنیا کی نامور شخصیات     |
| 300/- | سید میر علی کرمانی                  | تاریخ پیوسلطان           |
| 160/- | شیل نعمانی / ڈاکٹر اوم پر کاش پرشاد | اور نگ زیب عالیگیر       |
| 250/- | والی یان                            | با طوخان                 |
| 130/- | ڈیل کار نیگی                        | امیر امام لکن            |



# فکشن ہاؤس

18-مزگ روڈ لاہور

